366/SNEK XXV. GP - Stellungnahme zu Enquete-Kommission "Wirde am Ende des L ebens’ lvon5

Sehr geehrte Damen und Herren,

ich darf Ihnen anbei fur die Parlamentsenquete "Sterbehilfe" meine
Stellungnahme zur Frage der aktiven Sterbehilfe, Beihilfe zum Suizid usw.
Ubermitteln.

Mit der Bitte um Kenntnisnahme und
freundlichen GriRen,
Enrique H. Prat

IMABE = Institut fur medizinische Anthropologie und Bioethik
Prof. Dr. Enrique H. Prat

Generalsekretéar

LandstralRer Hauptstrale 4/13

A-1030 Wien

Tel: +43-1-715 35 92

Fax: +43-1-715 35 92-4

http://www.imabe.org/

ehprat@imabe.org

Eingelangt am 10.09.2014

www.parlament.gv.at


http://www.imabe.org/
mailto:ehprat@imabe.org

2von5 366/SNEK XXV. GP - Stellungnahme zu Enquete-Kommission "Wirde am Ende des Lebens”

¥ . .
tl Institut fiir medizinische
Anthropologie und Bioethik

Die Freiheit in Widerspruch: Das Selbstbestimmungsrecht sich selbst zu tten

Enrique H. Prat

Die Autonomie des Menschen ist eines der Hauptthemen der Philosophie der Aufklarung,
aber auch die Vater der Aufklarung waren nicht der Meinung, dass die Autonomie
(= Selbstbestimmung) des Menschen uneingeschrankt ist. Sie meinten nur, dass sie von
anderen Menschen nicht willkirlich eingeschréankt werden kann. Kant hat Autonomie als
Selbstgesetzgebung der Vernunft definiert.! Mit anderen Worten: Der autonome Mensch muss
herausfinden, was verniinftig ist, und das ist auch das sittlich Richtige. Autonomie schlief3t
Bindung an die Sittlichkeit konstitutiv ein. Die Autonomie einer unverninftigen
Selbstgesetzgebung ware daher unsittlich und keine Autonomie mehr, sondern eher
Heteronomie, d. h. Fremdbestimmung.

Die Selbstvernichtungsentscheidung: eine Absage an die Freiheit

Auch bei Kant? ist der Selbstmord nicht Ausdruck von, sondern Absage an die Autonomie
und Freiheit des Menschen, denn mit diesem Akt wird ja gerade das Subjekt von Freiheit und
Sittlichkeit vernichtet. Das Selbstbestimmungsrecht setzt ein Selbst als Rechtssubjekt voraus,
das sich selbst bestimmen kann. Die Frage ist nun, ob der Mensch, der keiner eigenen
Selbstbestimmungshandlung seinen Ursprung verdankt, sich selbst vernichten darf. Der
Anhanger eines materialistisch-evolutionistischen Menschenbildes, das die Schopfung leugnet
und den Menschen als ein Epiphdnomen der Evolution ansieht, wird auf diese Frage mit
einem ,,Warum nicht?* antworten: Jedes Individuum ist ein Zufallsprodukt und wer mit sich
selbst nicht zu Rande kommit, ist ein Opfer der Evolution. Eine Anpassungsform ist eben die
Selbstvernichtung. Das materialistische, evolutiondre Weltbild ist aber im Grunde
deterministisch und leugnet die Freiheit, d.h. es leugnet die Autonomie und die
Selbstbestimmung, die es rein psychologisch einstuft. Halten wir nun fest: Mit den reinen und
radikalen Materialisten-Evolutionisten hat es wenig Sinn, Uber Euthanasie zu debattieren,
solange sie nicht erkennen, dass sie an einem falschen Paradigma ansetzen. Sie werden
niemals eine ausreichende Erklarung fur die geistigen Vollziige, den Verstand und den Willen
finden. Sie sind inkonsequent, wenn sie trotzdem von der Autonomie des Menschen und von
Selbstbestimmung sprechen.

Ein Recht auf Selbstvernichtung muss unabhéngig vom Selbstbestimmungsrecht begriindet
werden. Letzteres legitimiert autonome Entscheidungen, zu tun und zu werden, was
vernunftig, d. h. sittlich richtig ist. Selbstvernichtung als autonome Entscheidung ist die
radikalste aller Entscheidungen des Menschen, der sich in der Hamlet'schen Frage “to be or
not to be?* fur das Nicht-sein entscheidet. Sie steht auf der einen Seite im krassen Gegensatz
zum allgemeinen Naturgesetz eines jeden Lebewesens, namlich zum Selbsterhaltungstrieb.

! Kant 1., Reflexionen zur Metaphysik, Nr. 6070, Akad. Ausgabe 18, 443

2 vgl. Kant I., Metaphysik der Sitten, 1V, 429ff; Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, V1, 421ff

www.parlament.gv.at



366/SNEK XXV. GP - Stellungnahme zu Enquete-Kommission "Wirde am Ende des L ebens' 3von5

¥ . .
tl Institut fiir medizinische
Anthropologie und Bioethik

Zur Selbstvernichtungsentscheidung muss der Mensch die stérkste aller seiner inneren Krafte
Uberwinden, namlich die biologische und die psychologische Kraft des
Selbsterhaltungstriebes. Noch im 20. Jahrhundert galt es als unumstritten, dass eine innere
selbstvernichtende Kraft, die stdarker als der Selbsterhaltungstrieb ist, nur mit einer
Psychopathie begriindet werden kann. Selbstvernichtung bedeutet auf der anderen Seite einen
gewalttatigen Identitatsbruch, namlich die Wendung gegen sich selbst und gegen alle.

Unter den irdischen Wesen ist nur der Mensch dem deterministischen Gesetz entkommen und
hat das Privileg der Freiheit, die seine unermessliche Wirde begriindet, erhalten. Aus dieser
Perspektive stellt sich nun die Frage, ob die Selbstbestimmungsentscheidung, aus der Freiheit
herauszutreten, vielleicht als angemessen betrachtet werden kann? Wird das Gesetz der
Freiheit nicht ad absurdum gefiihrt, wenn man auf die Freiheit rekurriert, um den Austritt aus
dem Gesetz der Freiheit zu begriinden? In Anlehnung an die Betrachtungen tber die Zeit von
groRen Philosophen wie Augustinus® oder Bergson® ist das Leben eines Menschen eine
biographische Einheit aus den verschiedenen Lebensphasen, die keine Teilung zul&sst, sodass
in jedem Gegenwartsmoment die ganze Vergangenheit mit ihrer Uber die Erinnerung weit
hinausgehenden, formenden Pragung wahrt und sich der Zukunft, mit einer Uber die reine
Erwartung weit hinausgehenden Bestimmtheit 6ffnet. Selbstvernichtungsrecht mit einem
Selbstbestimmungsrecht zu begriinden ist eine Perversion der Freiheit des Menschen, der sich
der Freiheit seiner Zukunft verweigert und diese verhindert. Ein Selbstvernichtungsrecht ist
mit einem Selbstbestimmungsrecht nicht kompatibel, ganz im Gegenteil, es ware eine
standige Gefahrdung des letzteren. Beide schlieRen also einander aus.

Die Selbstmordhandlung dokumentiert ein instrumentelles Menschenbild: Der Mensch sieht
sich selbst nur noch als Mittel zur Erreichung oder Erhaltung wiinschenswerter Zusténde.
Versagt nun dieses Mittel, dann rdaumt er sich selbst beiseite. Wir stehen aber zu unserem
eigenen Leben, das die Bedingung jedes instrumentellen, auf Zweck hingerichteten Handelns
ist, nicht nur in einem rein instrumentellen Verhaltnis.

Echte Autonomie darf nicht eingeschrankt werden

Die ethische Legitimitat der Beihilfe zur Selbsttotung bzw. Euthanasie wird meistens mit dem
unverauBerlichen Recht auf Selbstbestimmung begrindet. Wirde man aber dieses Recht
wirklich ernst nehmen, so misste jeder Todeswunsch eines erwachsenen, zurechnungsfahigen
und informierten Menschen erflllt werden. Man schréankt aber immer gleich ein: Der
Todeswunsch soll fur diejenigen, die aktiv werden sollen, rational nachvollziehbar sein, damit
aktive Sterbehilfe gewahrt werden darf. Und als nachvollziehbar gilt meistens ausschlieBlich
der Grund unheilbarer Krankheit. ,,Eine solche Einschrankung hat nun aber mit dem Prinzip
der Selbstbestimmung nichts zu tun, ja sie widerspricht ihr sogar. Sonst misste man jedem
Menschen das Recht einrdumen, die Kriterien flr die Bewertung seines Lebens selbst
festzulegen. Selbstmord aus Liebeskummer, oder der sogenannte Bilanzselbstmord missten
demnach gleichrangig bewertet werden.*“> Wahre Autonomie darf nicht eingeschrankt werden,
nur Pseudoautonomie, d. h. falsche Autonomie kann eingeschrankt werden.

% Augustinus, Bekenntnisse, Buch XI
* Bergson H., Zeit und Freiheit, Diederichs, Jena (1911); Materie und Gedéchtnis, Diederichs, Jena (1914)

® vgl. Spaemann R., Es gibt kein gutes Téten, in: Spaemann R., Fuchs Th., Téten oder sterben lassen?, Herder (1997), S. 22-23

www.parlament.gv.at



4von5 366/SNEK XXV. GP - Stellungnahme zu Enquete-Kommission "Wirde am Ende des Lebens”

¥ . .
tl Institut fiir medizinische
Anthropologie und Bioethik

Das Selbstbestimmungsrecht kann auch deswegen nicht zur Begriindung der Beihilfe zur
Selbsttétung herangezogen werden, weil es sehr zweifelhaft ist, ob der Sterbewunsch des
Patienten immer als sein eigentlicher Wille angesehen werden darf. Die Erkenntnis des
bevorstehenden Lebensendes l6st Gefiihle von Entsetzen, Schock, Angst, Wut, Verzweiflung
und Depression aus. Jeder Arzt hat nach langjéhriger Praxis die Erfahrung gemacht, dass
schwerkranke Patienten oft den Mut verlieren und direkt oder indirekt, mehr oder weniger
explizit den Wunsch daufern, nicht weiter behandelt werden zu wollen. Manchmal handelt es
sich nur um eine Klage, manchmal aber um einen bedingten Wunsch (,,Wenn es so weiter
geht, lassen sie mich sterben*) und manchmal um eine klare Bitte oder gar einen Befehl, mit
der Behandlung aufzuhdren, denn es habe keinen Sinn mehr. Die &rztliche Praxis und viele
Untersuchungen zeigen, dass dieser Wunsch meist nicht mit dem eigentlichen Willen des
Patienten Ubereinstimmt. Patienten sind fur gewohnlich, sobald es ihnen besser geht, sehr froh
und unendlich dankbar daftir, dass der Arzt den Wunsch nicht ernst genommen hat.

Selbsttotung als Absage an die Gesellschaft

Die bisherige individualethische Argumentation kann mit einer sozialethischen erganzt
werden. Personen sind nicht nur Individuen, sondern stehen auch wesentlich in Beziehung zu
ihrem gesellschaftlichen Umfeld. Man kann erst ,,Ich“ sagen, wenn es auch ein ,,Du” gibt. Ja,
unser ,,Selbst“ schlieft den ,,Anderen“ von Anfang an mit ein.® Anerkannt und geliebt zu
werden, gehoért zu den priméren geistigen Bedrfnissen des Menschen. Selbstvernichtung ist
deshalb nicht ,,nur eine private Angelegenheit®, sondern immer auch eine soziale, ist nicht nur
Selbstvergessenheit, sondern auch eine Ablehnung des ,,Du“. Die Selbstmordhandlung
bedeutet sprachlich ,,Ich kann mit Dir nichts mehr anfangen; Deine Liebe, Deine Zuwendung
genidigen nicht, um mein Leben noch lebenswert zu machen, ich verzichte auch darauf und
tote mich®. Selbstmord ist immer auch eine Absage an das menschliche Umfeld und an die
Gesellschaft, ein Affront gegen sie. Auch deswegen ist Selbstmord unsittlich, weil man sich
dadurch einer Liebespflicht und -verantwortung gegentber der Mitmenschen entzieht. Auch
der oben erwéhnte Materialist, der mit dem evolutiondren Paradigma argumentiert, wird sich
sehr schwer tun, eine Selbstzerstérungshandlung als ein Selbstbestimmungsrecht anzusehen,
wenn er den Menschen eingebettet in einem gesellschaftlichen Liebes- und
Abhangigkeitsgeflecht ansieht, dem er bei einer solchen individualistischen Handlung einen
Schaden zufugt.

Beihilfe zur Selbsttétung aus Liebe, Barmherzigkeit oder Mitleid?

Hé&ufig wird gefordert, man solle dem Verlangen nach Beihilfe zur Selbsttétung in einer
Situation eines nicht langer tragbaren physischen und seelischen Schmerzes nachkommen.
Das meistens schon zu Ende gehende Leben habe keinen Sinn mehr, die Situation sei
entwirdigend fir den Betroffenen und fir jene, die in seiner Umgebung sind. Es sei eine
Mitleidshandlung, dem Totungswunsch nachzukommen. Mag sein, dass manche sich
vorstellen kénnen, den Geliebten (oder die Geliebte) aus Liebe zu téten, aber dann musste
man ihre Liebesauffassung Uberprifen. Wenn Liebe Bejahung ist, und wenn das Leben immer

® Buber M., Das dialogische Prinzip, 7. Ausgabe, Lambert Schneider (1994), S. 32; vgl. auch Sduglingsforschung Stern D. N., The
Interpersonal World of the Infant, Basic Books, New York (1985)

www.parlament.gv.at



366/SNEK XXV. GP - Stellungnahme zu Enquete-Kommission "Wirde am Ende des L ebens' 5von5

¥ . .
tl Institut fiir medizinische
Anthropologie und Bioethik

unter allen Umstanden, d. h. unabhéangig von der Lebensqualitit,” eine inkommensurable
Wirde besitzt, ist eine Totungshandlung, die diese Wirde vernichtet, niemals eine Bejahung
und daher keine Liebeshandlung. Es mag sein, dass derjenige, der sie setzt, sich dabei schwer
tut, und glaubt, es sei eine Pflicht der Liebe, es ist aber nicht Bejahung, Zuwendung und
Mitleid.

Davon abgesehen ist es nicht nur vorstellbar, sondern eine Tatsache, dass es auch
schwerstkranke Menschen mit infauster Prognose gibt, die ziemlich allein gelassen werden,
keine Angehorige mehr haben, keine Freunde und keine emotionalen Ansprechpartner. Es
gibt keine realistische Mdoglichkeit, diesen Menschen einen Lebenssinn zu vermitteln und
ihren Lebenswillen wieder zu erwecken. Auch in solchen Féllen ist eine Totungshandlung
ethisch nicht zu rechtfertigen. Diese Menschen wirden gerne weiterleben, wenn sie einen
Sinn vermittelt bekommen, eine neue Lebensaufgabe, ein ,,Wofur-Leben* erhalten. Auch
wenn die Gesellschaft die Pflicht hétte, sich um diese Menschen zu kiimmern und ihnen in
dieser hoffnungslosen Situation zu helfen, kann es sein, dass es de facto nicht mehr geht, weil
es an den geeigneten Einrichtungen fehlt. Gerade in diesen Fallen muss geprift werden, ob
lebensverlangernde Malinahmen zu rechtfertigen sind, und ein Therapieriickzug angebracht
oder sogar geboten wird. In solchen Situationen von Selbstmord oder der Beihilfe zum
Selbstmord zu sprechen, ist jedoch nicht richtig. Der Mangel an Lebenswillen ist hier nicht
einem Selbsttétungswillen gleich zu setzen, sondern vor allem einem verzweifelten und
hoffnungslosen Hilferuf: ,,Wenn ihr mir nicht helfen konnt, lasst mich zumindest in Ruhe
sterben®.

Prof. Dr. Enrique H. Prat

IMABE - Institut fiir medizinische Anthropologie und Bioethik
Generalsekretér

Landstraler Hauptstralie 4/13

A-1030 Wien

Tel: +43-1-715 35 92

Fax: +43-1-715 35 92-4

http://www.imabe.org/

ehprat@imabe.org

" prat E., Lebensqualitat als Entscheidungskriterium, Imago Hominis (1996); 3(2): 107-115

www.parlament.gv.at



	Sehr geehrte Damen und Herren
	Prat_Die Freiheit in Widerspruch



