I?_arlament
Osterreich

Parlamentsdirektion

Transkript

Veranstaltung anlasslich des Internationalen
Tages des Gedenkens an die Opfer des
Holocaust

41/SVER
27. Januar 2026
XXIIl. Gesetzgebungsperiode

Nationalratssaal

Abteilung 1.4/2.4
Stenographische Protokolle




27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41 /1

Veranstaltung anldsslich des Internationalen Tages des Gedenkens

an die Opfer des Holocaust

Programm

Lesung: Auszug aus dem Buch ,weiter leben. Eine Jugend“ von Ruth Kliiger

© Wallstein Verlag, Gottingen 1992

Martina Ebm - Schauspielerin

Keynote - ,Die Pflicht der Gegenwart"

Elie Rosen - Prasident der Israelitischen Kultusgemeinde fir die Bundeslander

Salzburg, Steiermark und Karnten

Lesung: Auszug aus dem Buch ,weiter leben. Eine Jugend“ von Ruth Kliger

Martina Ebm - Schauspielerin

Lesung: ,Der Kamin“ von Ruth Kliiger

Martina Ebm - Schauspielerin

Empfang

Moderation

Renata Schmidtkunz - Journalistin



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag

VER 41 /2

Musik

Raimund Lissy - erste Violine

Dominik Hellsberg - zweite Violine

Christoph Hammer - Viola

Stefan Gartmayer - Violoncello



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER41/3

Die Veranstaltung beginnt mit der musikalischen Darbietung des Streichquartetts
Nr. 8 op. 18 Des-Dur: Ill. Andante von Ernst Toch, dargebracht von Raimund Lissy,
Dominik Hellsberg, Christoph Hammer und Stefan Gartmayer.

Renata Schmidtkunz (Moderatorin): Herzlich willkommen im Plenarsaal des
Osterreichischen Parlaments! Zum Auftakt unserer Veranstaltung horten Sie das
Streichquartett Nr. 8 op. 18 Des-Dur, 3. Satz Andante von Ernst Toch. Ernst
Toch war ein Wiener, der nach Berlin gezogen ist, von dort aus 1933 in die USA
emigriert ist und 1964 dort verstarb. Er war Komponist, Filmmusiker und

Philosoph.

Gespielt haben Raimund Lissy - erste Violine -, Dominik Hellsberg -
zweite Violine -, Christoph Hammer - Viola - und Stefan Gartmayer -
Violoncello -; die vier Herren werden uns durch diesen Nachmittag, durch diese

Veranstaltung musikalisch begleiten.

Mein Name ist Renata Schmidtkunz und ich darf Sie zu dieser Veranstaltung
anlasslich des Internationalen Tages des Gedenkens an die Opfer des Holocaust

begrifRen.

Herzlich willkommen heif3en darf ich die anwesenden Gastgeber der heutigen
Veranstaltung, den Prasidenten des Nationalrates Walter Rosenkranz, den
Prasidenten des Bundesrates Markus Stotter, den Zweiten Prasidenten des
Nationalrates Peter Haubner, und ich darf Ihnen mitteilen, dass die Dritte
Prasidentin des Nationalrates Doris Bures sich entschuldigt, sie ist beim

Europarat in Stral3burg.

Ganz herzlich begrif3en darf ich auch die anwesenden Mitglieder der
Bundesregierung, die Abgeordneten zum Nationalrat, die Mitglieder des

Bundesrates und die Mitglieder des Europaischen Parlaments, die Mitglieder



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41 /4

des Direktoriums der Parlamentsdirektion, die Vertreterinnen und Vertreter der
Israelitischen Kultusgemeinde und des Nationalfonds der Republik Osterreich

fur Opfer des Nationalsozialismus.

Herzlich begriiRen darf ich auch die Mitwirkenden der heutigen Veranstaltung:
den Prasidenten der Israelitischen Kultusgemeinde fir die Bundeslander
Salzburg, Steiermark und Karnten, Kultusrat Elie Rosen, und die Schauspielerin

Martina Ebm.

Besonders freut es uns und besonders freut es auch mich, dass heute so viele
junge Menschen hier sind, Schiilerinnen und Schiiler, und es freut uns sehr, dass
Sie, hochverehrte Gaste im Saal und vor den Bildschirmen, der Einladung

gefolgt sind. Herzlich willkommen!

Am 27. Janner 1945 befreiten Soldaten der Roten Armee die etwa

9 000 zurlickgelassenen Haftlinge, die sich zu diesem Zeitpunkt noch in
Auschwitz befanden: Kinder, Frauen, Manner, Alte und Kranke. Zwischen Mai
1940, als die ersten Haftlinge nach Auschwitz kamen, und Januar 1945 waren
in Auschwitz 1,1 bis 1,5 Millionen Menschen brutal ermordet worden. Die

meisten von ihnen waren europdische Juden.

Auschwitz ist die immer noch blutende Wunde Europas, Auschwitz steht fiir die
groRe Katastrophe des jlidischen Volkes, wie die amerikanische, aus Wien
stammende Literaturwissenschafterin Ruth Kllger die Schoah oder auch den
Holocaust in ihrer Rede am 5. Mai 2011 im historischen Sitzungssaal des

Parlaments bezeichnete.

Ruth Kliiger wurde 1931 in Wien geboren. Ihr Vater Viktor Kliiger war

Frauenarzt in der Lindengasse im 7. Wiener Gemeindebezirk. 1939 musste er



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER41/5

fliehen, zunachst nach Stdfrankreich. Er wurde dann verhaftet, in einen Zug ins

Baltikum gesetzt und dort bei seiner Ankunft sofort ermordet.

Ruth und ihre Mutter Alma blieben in Wien, um die Reichsfluchtsteuer
aufbringen zu kénnen. Es folgten erzwungene Umzlige in verschiedene
Sammelwohnungen in Wien. 1942 wurde die damals erst elfjahrige Ruth Kliiger
gemeinsam mit ihrer Mutter zunachst nach Theresienstadt und dann, 1944,
nach Auschwitz deportiert. Uberlebt hat Ruth Kliiger, weil eine junge Frau an
der Selektionsrampe ihr geraten hatte, sich alter zu machen, als sie war. So
Uberlebte sie Auschwitz, so Uberlebte sie die AuBenlager Christianstadt und

Grol3-Rosen als Zwangsarbeiterin.

Im Januar 1945 riickt die Rote Armee naher, Mutter und Tochter werden im
Zuge der Raumung des AulBenlagers Gro3-Rosen auf einen Todesmarsch
Richtung Bergen-Belsen gesetzt, und von diesem Marsch gelang ihnen in den
Wirrnissen des zu Ende gehenden Krieges die Flucht. Sie schlugen sich bis nach
Straubing in Bayern durch, das kurz danach von der US-Army befreit wurde.
1947 - Ruth war keine 16 Jahre alt - emigrierten Alma und Ruth Kliger in die

USA, wo sie beide bis zu ihrem Tod lebten.

Ruth Kliiger wurde nicht nur in den USA eine renommierte Germanistin, sie war
auch Gastprofessorin an internationalen Universititen - auch an der Universitat
Wien hat sie gelehrt - und sie wurde mehrfach ausgezeichnet. Im Alter von

88 Jahren starb sie am 5. Oktober 2020 in der Universitatsstadt Irvine in
Kalifornien, wo sie bis zuletzt gelehrt und auch geforscht hat. Im Alter von

58 Jahren schrieb sie ihre Erinnerungen nieder, und zwar aus der Perspektive
des Kindes, das sie wahrend der Schoah war. Mit gro3er Prazision und ohne

jedes Pathos beschreibt und analysiert sie, was sich zugetragen hat. Einer der



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER41/6

wichtigsten Satze ihres Buches ,weiter leben. Eine Jugend“ geht so: Ich komme

nicht von Auschwitz her, ich stamme aus Wien.

,weiter leben. Eine Jugend“ - so der Titel des Buches - erzahlt von einer kurzen
Kindheit in Wien und von den knapp zwei Jahren im KZ Theresienstadt, und es
erzahlt auch von Auschwitz, jenem Ort, dem Ruth Kliger entkommen konnte
und den sie auch nie wieder aufsuchte. Viele Jahre war sie stolz darauf, tGiberlebt
zu haben, aber in ihren spateren Jahren Gberwog das Schuldgefiihl, dass sie
Uberlebt hatte und andere sterben mussten. Aus diesem Buch ,weiter leben.
Eine Jugend®, das 1992 im Wallstein Verlag in Goéttingen erschienen ist und das
bereits in zwolf Sprachen oder mehr Gibersetzt wurde, liest nun die
Schauspielerin Martina Ebm. In diesem Text, den sie liest, beschreibt Ruth

Kliger die judenkinderfeindliche Stadt ihrer Kindheit. - Frau Ebm.

Lesung: Auszug aus dem Buch ,weiter leben. Eine Jugend“ von Ruth Kliiger

Martina Ebm (Schauspielerin): ,Ich kenne die Stadt meiner ersten elf Jahre
schlecht. Mit dem Judenstern hat man keine Ausfliige gemacht, und schon vor
dem Judenstern war alles Erdenkliche fiir Juden geschlossen, verboten, nicht
zuganglich. Juden und Hunde waren allerorten unerwiinscht, und wenn man
doch einen Laib Brot kaufen muf3te, dann betrat man den Laden an dem Schild
vorbei, auf dem zu lesen war: »Trittst als Deutscher du hier ein, / Soll dein Gruf3
Heil Hitler sein.« Kleinlautes »Grii8 Gott« meinerseits, die Backerin gruf3los, nur
ein grobes »Was willst du?« Ich war immer erleichtert, wenn die beiden
schlichten GruBworte auf ein Echo stiel3en und meinte, wohl mit Recht, es lage
auf arischer Seite ein leiser, aber deutlicher Protest darin, etwa: »In Gottes Hand

begeb ich mich, nicht in Hitlers«.

Was alle dlteren Kinder in der Verwandtschaft und Bekanntschaft gelernt und

getan hatten, als sie in meinem Alter waren, konnte ich nicht lernen und tun, so



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41 /7

im Dianabad schwimmen, mit Freundinnen ins Urania-Kino gehen oder
Schlittschuh laufen. Schwimmen hab ich nach dem Krieg in der Donau gelernt,
bevor sie verseucht war; aber nicht bei Wien, auch Fahrrad fahren anderswo,
und Schlittschuhlaufen nie. Letzteres hat mir besonders leid getan, denn ich
hatte es gerade ein paarmal wackelnd ausprobiert, da war es aus damit.
Sprechen und lesen kann ich von Wien her, sonst wenig. An judenfeindlichen
Schildern hab ich die ersten Lesekenntnisse und die ersten
Uberlegenheitsgefiihle gelibt. Jiingere als mich gab es zufillig nicht in diesem
Kreis, ich war die Jiingste und daher die einzige, die nicht in ein sich
erweiterndes Leben hineinwachsen konnte, die einzige, die nicht im Dianabad
schwimmen lernte, und die einzige, die die 6sterreichische Landschaft nur den
Namen nach kannte: Semmering, Vorarlberg, Wolfgangsee. Namen, die vom
Nichtkennen her noch idyllischer wurden. Wie eine volle Generation lag es
zwischen mir und den Cousins und Cousinen und noch heute zwischen mir und
den Exulanten aus Wien, die sich dort einmal frei bewegt haben. Alle, die nur
ein paar Jahre alter waren, haben ein anderes Wien erlebt als ich, die schon mit
sieben auf keiner Parkbank sitzen und sich dafiir zum auserwahlten Volke

zahlen durfte. Wien ist die Stadt, aus der mir die Flucht nicht gelang.

Dieses Wien, aus dem mir die Flucht nicht gegliickt ist, war ein Gefangnis, mein
erstes, in dem ewig von Flucht, das heifst vom Auswandern, die Rede war. Ich
sah uns sozusagen immer auf dem Sprung und im Begriff abzureisen, mit
gepackten Koffern eher als flr die nachsten Jahre gemiitlich eingerichtet. Ich
konnte mir daher auch keine Gewohnheiten leisten, und wenn ich mich
langfristig auf etwas freuen wollte, wie zum Beispiel auf das kontinuierliche
Lesen der Kinderzeitschriften -Der Schmetterling« und »Der Papageis, so
korrigierte ich diese Vorfreude gleich mit der Hoffnung, noch vor der

Ubernichsten Nummer in einem anderen Land zu sein.



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41 /8

Ich war im September 1937 eingeschult worden, kurz vor meinem sechsten
Geburtstag, ein halbes Jahr vor Hitlers Einmarsch. Vorher war wenig, auBerhalb
der Familie. Einmal sind wir im Auto nach Italien gefahren, auf Sommerfrische,
und als wir Gber der Grenze waren, muf3ten wir auf der anderen Stra3enseite
weiter, wie komisch, denn in Osterreich fuhr man bis Hitler auf der linken Seite.
Damals gab es noch keinen Stau auf den LandstraBen, und als weiter sidlich auf
einer einsamen, staubigen StraRe ein Auto mit dem Kennzeichen Osterreichs an
uns vorbeifuhr, haben wir alle wie die Irren gewinkt. Und die haben ebenso
zuriickgewinkt. Aber die kennen wir nicht. Zu Haus hatten wir denen nicht
gewinkt. Ich war entzlickt von der Entdeckung, da? Fremde in der Fremde sich
begriiBen, weil sie anderswo zur selben Gemeinschaft gehoren. Ich bin aus
Osterreich (wo man auf der richtigen StraBenseite fahrt und deutsch spricht).
Das stimmt, das gilt, das ist, wie mir hier in Italien aufgeht, ein Satz, der mich

beschreibt. Ich sollte bald eines Besseren belehrt werden, aber nicht sogleich.

Als ich nach dem ersten Schultag aus dem Schultor kam, wo alle Eltern zu ihren
Kindern drangten, sah ich meinen Vater zunachst gar nicht. Er stand ganz
hinten, angelehnt an ein Gitter, noch keine vierzig war er damals. Mein Gott, ich
bin so viel dlter geworden als er je war. Als ich ihn vorwurfsvoll fragte, warum so
weit vom Eingang, denn mir waren ja schon die Tranen gekommen, weil
niemand mich abholte, erwiderte er: »Warum sich drangen? Wir hab’n ja nix zu
versaumen.« Da schien er mir der Vornehmste von allen, und die anderen Eltern
mit ihren Ellbogen waren ordinar. Ich nahm ihm verséhnt das Stanitzel,
Osterreichisch fur Tite, mit den Bonbons ab, legte meine Hand in seine und ging

sehr zufrieden mit ihm nach Hause.

Ungefahr ein Jahr spater gingen wir wieder Hand in Hand durch die StraRen.
Wir wohnten im 7. Bezirk, Neubau. Es war im November '38. Auf der

Mariahilferstra8e hat er mir die zerbrochenen Fenster der Geschifte gezeigt,



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER41/9

fast schweigend, nur immer mit kurzen Hinweisen: »Da kann man jetzt nicht

mehr einkaufen. Das ist geschlossen, du siehst ja. Warum? Die Leut, denen das
gehort, sind Juden wie wir. Darum.« Ich, voller Schreck und Neugier, hatte gern
weitere Fragen gestellt, und gleichzeitig splirte ich, dal? er vielleicht selbst nicht

weiter wullte, und pragte mir das Gesagte ein. (Siehst du, ich weil3 es noch.)"

Renata Schmidtkunz: Theresienstadt sollte nach dem Willen der Nazis ein
Vorzeige-KZ werden. Viele jlidische Prominente aus ganz Europa wurden dort
inhaftiert. Einer von ihnen war der 1899 in Briinn geborene tschechische
Komponist Pavel Haas. Ab 1939 durften seine Kompositionen im tschechischen
Protektorat nicht mehr aufgefiihrt werden. 1941 wurde er nach Theresienstadt
deportiert, wo er mit anderen prominenten Musikern zusammentraf und Teil
jener Musikgruppe wurde, die dem Vorzeige-KZ Theresienstadt ,Glanz“ - unter
Anflihrungszeichen - vermitteln sollte - ein zynisches Unterfangen! Im
Oktober 1944 wurde Pavel Haas nach Auschwitz deportiert und dort am

nachsten oder Giberndchsten Tag ermordet, noch keine 45 Jahre alt.

Horen Sie nun das Streichquartett Nr. 2 op. 7 ,Von den Affenbergergen®, 2.

Satz ,Kutsche, Kutscher und Pferd®, von Pavel Haas.

Raimund Lissy, Dominik Hellsberg, Christoph Hammer und Stefan Gartmayer
intonieren aus dem Streichquartett Nr. 2 op. 7 ,Von den Affenbergen“ von Pavel

Haas Il. Kutsche, Kutscher und Pferd.

Renata Schmidtkunz: Ich darf nun den Prasidenten der Israelitischen
Kultusgemeinde fir die Bundeslander Salzburg, Steiermark und Karnten,

Kultusrat Elie Rosen, um seine Keynote bitten.



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41/10

Keynote - ,Die Pflicht der Gegenwart"

Elie Rosen (Prasident der Israelitischen Kultusgemeinde fiir die Bundeslander
Salzburg, Steiermark und Karnten): Sehr geehrter Herr Prasident! Herr Prasident
des Bundesrates! Herr Prasident Haubner! Meine sehr geehrten Damen und
Herren! Die traurige Wahrheit ist, dass das meiste Bése von Menschen getan
wird, die sich nie entscheiden, gut oder bdse zu sein, so die deutsch-jlidische
Publizistin Hannah Arendt tiber die Banalitat des Bosen. Das bedeutet in der
Konsequenz: Das groRte Ubel in der Welt wird von niemanden begangen, der

sich selbst als bose erkennt.

Der Internationale Tag des Gedenkens an die Opfer des Holocaust ist daher kein
Tag der bloRRen Riickschau, sondern ein Tag der Selbstpriifung. Gedenken muss
politisch sein, auch die Verfolgung von Juden im Dritten Reich war Teil von
Politik - einer Politik der Verachtung und der Entrechtung, die schlieBlich zur

Ermordung von mehr als sechs Millionen Menschen fiihrte.

So ist auch diese Rede politisch: Sie bezieht Stellung und sie will auch nicht
gefallen. Das hat die sehr lange nur von den jidischen Gemeinden und
Opferverbanden wachgehaltene Erinnerung an die Ermordeten des Holocaust

Uber Jahrzehnte hindurch auch nicht.

Der Spiegel tut oft weh, aber gegeniiber den Opfern sind wir verpflichtet,
wachsam zu sein und die gesellschaftlichen Entwicklungen mit groRBer
Sensibilitdt und Verantwortung zu beobachten. Der dabei notwendige Diskurs

ist wesentlicher Bestandteil der Demokratie.

Gedenken ist nicht Selbstzweck, nicht bloBer Riickweg in die Vergangenheit,
sondern Spiegel der Zeit und Verpflichtung, und diese Verpflichtung richtet sich

an das Heute und Jetzt! So stehen wir in der Verantwortung, Tag fir Tag der



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41/ 11

Gegenwart kritisch ins Auge zu blicken. Es stellt sich fiir uns die Frage: Haben
wir, hat Europa aus der Geschichte tatsachlich gelernt? - Ich firchte: Nein. Das
viele Gedenken, das alljahrlich um dieses Datum an vielen Orten stattfindet, hat
meines Erachtens seine Wirkung weitgehend verfehlt. Es ist in vielen Teilen
unserer Gesellschaft zu einer kulturellen Routine geworden, zu einer

ritualisierten Pflichtiibung des guten Gewissens.

Der deutsche Bundesprasident Richard von Weizsacker sagte einmal: Wer vor
der Vergangenheit die Augen verschlief3t, wird blind fiir die Gegenwart. - Genau
das leben wir, denn wo sind die Vergangenheitsmutigen der alljahrlichen

Gedenkfeiern, wenn Juden im Heute bedroht werden?

Meine Damen und Herren, der Holocaust war kein plotzlicher
Zivilisationsbruch, er war das Ergebnis eines schleichenden Prozesses; er
begann nicht mit Deportationen und Gaskammern, er begann mit Worten, mit
Ausgrenzung, mit Verharmlosung, mit der Normalisierung von Hass. Diese
Mechanismen sind bekannt und gerade deshalb ist es so beunruhigend, dass wir

sie heute wieder immer deutlicher erkennen kénnen.

Im Nationalsozialismus war auch die heute hier thematisierte Zerstoérung
judischer Kunst und Kultur kein Nebeneffekt, sondern eben Teil der
Vernichtungspolitik. Kunst wurde verboten, Blicher verbrannt, kulturelles

Schaffen ausgeldscht.

Auch heute geraten jldische Kultur und deren Sichtbarkeit wieder unter
Rechtfertigungsdruck. Riickzug wird als Schutz verkauft. Wer diese Parallelen
ignoriert, verkennt, dass der Verlust kultureller Freiheit oft der erste Schritt zum
Verlust der gesellschaftlichen Freiheit ist. Die Schoah war der unvorstellbare
Hohepunkt jahrhundertelanger Verfolgung, aber er war beschamenderweise

nicht ihr Ende, denn heute brennen wieder Synagogen, miissen jlidische Kinder



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER41/12

unter Polizeischutz zur Schule gehen und jiidische Einrichtungen wie

Hochsicherheitsobjekte bewacht werden.

Der Schutz judischer Einrichtungen ist mehr als 80 Jahre nach dem Sieg lber
den Nationalsozialismus mehr denn je notwendig und das ist wahrhaft kein
Erfolg. Eine Gesellschaft, in der jlidisches Leben nur noch hinter Polizeiketten

stattfinden kann, hat nicht funktioniert, sie hat versagt.

2021 hat das dsterreichische Parlament das Osterreichisch-Jiidische
Kulturerbegesetz verabschiedet, dessen Gelder auch fiir MaBnahmen zum
Schutz jidischer Einrichtungen eingesetzt werden kénnen. Tragt man jedoch
der immer mehr virulenten Sicherheitslogik der letzten Jahre Rechnung, so
erhebt sich die Frage, ob Kultur im Sinne dieses Gesetzes bald nur mehr als

Sicherheitsmafl3nahme zu verstehen sein wird.

Die Debatte um die Sicherheit von Juden in Osterreich, Deutschland und ganz
Europa muss sich weg von héheren Mauern um Synagogen und mehr
Wachpersonal vor Schulen hin zu den eigentlichen Ursachen verlagern, die
diese Sicherheit Gberhaupt notwendig machen. Sagen Sie mir, was jenseits von
Monitoring konkret unternommen wird, um den extremistischen Ideologien, die
diese antisemitische Gewalt antreiben, wirksam und vor allem auch zeitnahe
entgegenzutreten. Denn fiir Experimente und einmal beobachten bleibt keine
Zeit mehr. Der Staat ist nicht nur verpflichtet, jidische Einrichtungen zu
schiitzen - er ist verpflichtet, alles zu unternehmen, damit dieser Schutz eines
Tages - und das erachte ich leider als eine Utopie - nicht mehr nétig sein wird.
Aber es kann jedenfalls nicht das Ziel sein, immer mehr Schutzvorkehrungen zu
treffen - Schutz ist Symptombekampfung, Ursachenbekampfung ist
Staatsaufgabe.



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER41/13

Ich bin es auch leid, anlassbezogen immer wieder zu héren, dass Regierungen
Schulter an Schulter mit ihren jlidischen Gemeinden stiinden. Meine Damen
und Herren, diese Worte fir sich allein bedeuten nichts angesichts von
Diskriminierung, Bedrohungen, Anschligen, kérperlichen Ubergriffen oder gar
Toten. Glauben wir im Hinblick auf die Entwicklung unserer Zeit tatsachlich
noch, dass Bedrohungen fiir unsere demokratische Ordnung nur aus einem
einzigen politischen oder ideologischen Milieu kommen? Ja, Rechtsextremismus
bleibt auch heute eine reale Gefahr flir Demokratie und Rechtsstaat, aber er ist
langst nicht die einzige und in der konkreten Bedrohung jiidischen Lebens auch
nicht mehr die dominierende. Antisemitismus ist kein Monolith, er kommt heute
langst nicht mehr von den bekannten Randern der Gesellschaft, er kommt aus

deren Mitte selbst und er kommt aus fiir uns in Europa neuen Richtungen.

Antisemitismus ist kein abstraktes Phanomen. Wer (iber die Sicherheit jidischer
Einrichtungen spricht, muss sich an den Tatsachen orientieren. Die
ernstzunehmende Wahrung vor wachsendem Rechtsextremismus beschreibt
eine sicherheitspolitische Entwicklung, nicht aber die empirische Realitat
antisemitischer Gewalt. Eine Gleichsetzung auf dieser Ebene verfehlt die
Realitat jidischer Gemeinden und erschwert eine zielgerichtete Pravention.
Eine Gleichbehandlung hat auf Ebene der Sicherheitsstrategie, nicht aber der
tatsachlichen antisemitischen Gewalt zu erfolgen. Antisemitismus muss Uberall
dort bekampft werden, wo er sich real manifestiert. Juden erleben weltweit,
und so ehrlich missen wir - vor allem gemessen an Anschldgen auf jlidische
Einrichtungen, Veranstaltungen und an Mordtaten - sein, in wachsendem
Ausmald antisemitische Gewalt aus Giberwiegend islamitisch-gepragten Milieus,
in denen Judenhass offen propagiert wird. Anschlage in Pittsburgh, Djerba,
Toulouse, Brissel, Paris, Jersey, Halle, Kopenhagen, Monsey, Colleyville, Bondi

Beach, Sydney oder Graz zeugen von seiner Konsequenz.



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER41/14

In Frankreich wurde nach den islamistischen Anschlagen von 2015 mit der
Opération Sentinelle eine dauerhafte militdrische Antiterrorprasenz aufgebaut,
die auch den permanenten Schutz jidischer Einrichtungen umfassen muss.
Dieser Militarschutz ist keine VorsichtsmafRnahme, sondern das Eingestandnis

einer permanenten Gefahrenlage.

Radikaler Islamismus wird religios legitimiert, ideologisch gefestigt und ist - das
kann ich aus eigener Betroffenheit bestatigen - gewaltbereit, ein
Antisemitismus, der nicht andeutet, sondern aufruft. Sein Fanatismus richtet
sich nicht nur gegen Juden, sondern gegen den Staat selbst, gegen dessen
Gewaltmonopol, gegen die ldee, dass Recht starker ist als StralRe. Er richtet sich
gegen die Grundwerte unserer Gesellschaft, gegen Gleichberechtigung, gegen
Meinungsfreiheit, gegen Religionsfreiheit, gegen die Trennung von Staat und
Religion. Er akzeptiert die Demokratie nur, solange sie ihm niitzt und nutzt ihre
Freiheiten, um sie von innen auszuhdhlen. Der gewaltlegitimierende Islamismus
mit seinem Hass gegen Juden und westliche Werte ist kein Randphdnomen - er
ist organisiert, er ist transnational und er wirkt in Parallelgesellschaften, in

sozialen Medien, auf unseren Straf3en.

Besonders gefahrlich ist aber nicht nur die Ideologie selbst, sondern vor allem
die Art, wie sie in Teilen unserer Gesellschaft behandelt wird. Die immer
haufiger werdenden gewalttatigen Ausschreitungen im offentlichen Raum und
die From-the-River-to-the-Sea-Demonstrationen in europaischen Stadten
haben deutlich gemacht, welche Macht auch Linksextremisten haben. Teile des
linksextremen Spektrums und islamistische Akteure treten zunehmend
gemeinsam auf, missbrauchen unsere Verfassung und unsere demokratischen
Freiheiten fir ihre gefdhrlichen Parolen und tberschreiten ganz bewusst
rechtsstaatliche Grenzen, ja, fordern in Teilen das Kalifat oder die Scharia. So

weit sind wir gekommen! Das ist keine Glaubensfrage, sondern Gegenstand der



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41 /15

Realitat. Wohin biegen wir ab? Sind wir demokratisch-resilient und verteidigen
unsere freiheitlich-demokratische Grundordnung, oder geben wir diesen
Menschen noch mehr Macht, weil wir Sorge haben aufgrund politischer
Korrektheit, irgendeinen Halbsatz zu lesen, der uns vielleicht nicht gefallt?

Europa wird ernten, was es duldet!

Meine Damen und Herren, der Rechtsstaat darf und soll liberal sein, er muss
aber auch um seiner selbst willen in der Lage sein, sich zu behaupten und sich
innerhalb unserer demokratischen Spielregeln konsequent zu zeigen. Und diese
Konsequenz sehe ich nicht! Ein Staat, der seinen Aufgaben nicht nachkommt,
fuhrt dazu, dass Kriminalitat nicht weniger, sondern mehr wird. Und das ist -
das muss gerade an dieser Stelle festgehalten werden - eine ganz
entscheidende Frage unserer Zeit: Wie nutzen wir soziale Medien als Raume, in

denen wir unsere Demokratie verteidigen, erneuern und starken?

Radikaler Islamismus wird allzu oft relativiert, entschuldigt oder faktisch
verteidigt - nicht offen, aber wirksam -, er wird erklart statt bekampft,

kontextualisiert statt benannt, psychologisiert statt sanktioniert.

So werden Tater zu vermeintlichen Opfern, so wird aus totalitirem Denken
kulturelle Sensibilitat und so wird aus Judenhass ein angeblich durch die Politik
Israels erklarbares Phanomen, bei dem man aber allzu gerne vergisst, dass es, so
der deutsche Publizist Henryk Broder, diesen Hass auf Juden schon weit langer

gibt als den Staat Israel selbst.

Diese Haltung ist gefahrlich flir unsere Demokratie, deren Aushéhlung ist langst
nicht mehr abstrakt. Wir sehen ihre Folgen, auch viele nichtjlidische Menschen
merken, dass sie unsicher werden und dass es insgesamt unsicher wird - auf der
StraBe, in der Bahn, am Weihnachtsmarkt. In vielen Landern Europas erleben

wir unruheartige Zustande, gewalttitige Demonstrationen sowie



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER41/16

Respektlosigkeit gegeniiber und massive Angriffe auf Polizei, Rettungskrafte
und staatliche Einrichtungen. Das sind keine medialen Uberzeichnungen, das

sind reale Zustande in europdischen Demokratien.

Diese Eskalationen, die wir heute immer haufiger sehen, entstehen nicht aus
dem Nichts, sie sind das Ergebnis jahrelanger Relativierung, falscher Toleranz
und politischer Verdrangung. Wer Gewalt als Wut erklart, wer Hass als
Frustration entschuldigt, wer Tater zu Opfern umdeutet, sendet eine klare

Botschaft. Der Staat zieht sich zuriick und andere flllen das Vakuum.

Die Geschichte zeigt uns: Wo der Staat seine Autoritat verliert, verlieren zuerst
die Minderheiten ihre Sicherheit und am Ende alle ihre Freiheit. Es ist auch
auffallig, wie selektiv Emporung geworden ist. Kriegsherde oder Unterdriickung,
wie etwa jene im Sudan, in Syrien, im Jemen, in Afghanistan bleiben oft
Randnotiz. Wo sind die internationalen Organisationen und
Menschenrechtsinstanzen, die sonst mit groRem moralischen Anspruch
auftreten, wenn es gegenwartig um die Unterstlitzung des Aufstandes und das
Beklagen der Zigtausenden Toten im Iran geht? Wo bleiben die
Demonstrationen auf Europas Stral3en? Doch sobald es um den einzigen
judischen Staat geht, explodiert die Aufmerksamkeit. Plotzlich sind
Hunderttausende auf der StralRe, plotzlich werden Universitaten politisiert,
plotzlich wird jedes Detail moralisch seziert. Zufall? - Die Schieflage ist kein

Ausdruck von Humanismus, sie ist Ausdruck moralischer Verzerrung.

Die Aufmerksamkeit explodiert dort, wo es um Juden geht, und verstummt dort,
wo sie politisch unbequemer ware. Meine Damen und Herren, was ist die Lehre
aus Sydney?, fragte der deutsche Publizist Michael Wolffsohn und antwortet:

Juden seien nirgendwo auf der Welt sicher, selbst dann nicht, wenn sie bis ans -

im wahrsten Sinne des Wortes - Ende der Welt fliehen wiirden. Sicher seien sie



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER41/17

auch in Israel nicht, jedenfalls nicht von au3en, wohl aber immerhin von innen.
Deswegen kdnne es nur eine Konsequenz geben: wenn nichtjlidische Staaten
nicht in der Lage sind, Juden zu schiitzen, dann sollten sie den Juden

wenigstens diesen Staat iberlassen und diesen nicht fortdauernd attackieren.

Vielleicht, meine Damen und Herren, ist das die entscheidende Lehre aus

Sydney und vielen anderen Terroranschldgen, denn nur wenige Stunden nach
dem antisemitischen Massaker in Australien flammte der Hass bereits erneut
auf, diesmal in Amsterdam, in den Niederlanden, wo eine Chanukka-Feier von

gewalttatigen, antiisraelischen Extremisten gestort wurde.

Das Schicksal des jiidischen Volkes ist untrennbar mit jenem des Staates Israel
verbunden. Wie sehr dies der Fall ist, kbnnen die Juden in der Diaspora seit dem
7. Oktober 2023 mehr als deutlich am eigenen Leib erleben! Die weltweite
Entwicklung, vor allem aber in Europa, hat uns seither mehr als alles andere vor
Augen geflhrt, welch Riickversicherung fiir Juden der Staat Israel ist und wie

sehr wir ihn zu unserer eigenen Sicherheit brauchen.

Besonders alarmierend ist die Offenheit des Antisemitismus auch an
Universitaten und in der Kulturszene. Orte, die einst Aufklarung,
Differenzierung, Debatte geschehen lieBen, werden zunehmend zu Raumen der
Einschiichterung. Jidische Studierende berichten, dass sie Vorlesungen meiden,
ihre Identitat verschweigen und Angst haben, sich zu duBern. Israelbezogenener
Antisemitismus wird dort nicht bekampft, sondern als kritische Perspektive
legitimiert. Wer widerspricht, wird nicht argumentativ gestellt, sondern
moralisch delegitimiert - (ibrigens eine antidemokratische Methodik, die wir im
politischen Alltag leider auch bei uns erkennen kdnnen. So entsteht ein Klima, in
dem nicht mehr diskutiert, sondern sortiert wird: gut oder bose, Opfer oder

Tater.



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41/18

Wir reagieren auf all das mit Programmen, Sdulen, Resolutionen, nationalen
Strategien, Beobachtungsstellen oder Aktionspldanen, auch gegen
Antisemitismus: 38 Punkte, 49 Punkte, wie viele Punkte demnéachst? Aber wir
missen uns ehrlich fragen: Was haben diese Programme bewirkt? Haben sie
verhindert, dass Synagogen angegriffen werden? Haben sie verhindert, dass
judische Kulturveranstaltungen abgesagt werden? Haben sie verhindert, dass
judische Kinder wieder Polizeischutz brauchen? - Die Antwort ist: Nein!
Derartige Ideen sind keine Pravention, sie sind Selbstberuhigung, an die kein

vernlinftiger Mensch glauben kann.

Wenn wir an den Holocaust erinnern, dann erinnern wir an das moralische
Versagen Europas, an Nachbarn, die schwiegen, an Institutionen, die
wegschauten, an Eliten, die relativierten. Genau dieses Versagen droht sich
heute in neuer Form zu wiederholen, nicht durch eine offene Diktatur, sondern
durch eine schleichende Gleichgtiltigkeit, durch Relativierung, durch eine

Gesellschaft, die gelernt hat, antisemitische Muster neu zu verkleiden.

Geschichte will uns nichts mehr nehmen. Sie versucht es wieder, jetzt in der
Gegenwart, in Europa, in Nordamerika, am anderen Ende der Welt. Es geht
nicht um einen regionalen Konflikt, es geht um eine globale Ideologie des

Hasses.

Meine Damen und Herren, Toleranz ohne Grenzen ist keine Tugend, sie ist
Selbstaufgabe. Eine Demokratie, die zulasst, dass ihre Freiheiten benutzt
werden, um sie zu zerstoéren, wird nicht offen, sie wird wehrlos. Antisemitismus
gedeiht dort, wo extremistische Ideologien relativiert werden, wo Gewalt
entschuldigt wird, wo der Mut fehlt, Dinge beim Namen zu nennen.
Schwerwiegende gesellschaftliche Probleme verlangen entschlossenes,

rechtsstaatlich konsequentes und vor allem wirksames Handeln. Das bedeutet



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41/19

nicht Willkir, das bedeutet nicht Aufgabe des Rechtsstaats, es bedeutet
Entschlossenheit - konsequente Anwendung und Angleichung des Rechts
sowie klare Grenzen gegeniiber jenen, die Freiheit missbrauchen, um sie
abzuschaffen! Ein Staat, der aus Angst vor Konflikten z6gert, tGberlasst das Feld
jenen, die keine Skrupel kennen. Ich wiinsche uns daher, das Notwendige auch
dann zu tun, wenn es zunachst unpopular ist. Wir brauchen eine

Grundsatzhaltung, die politische Ereignisse Gberdauert.

Dieser Gedenktag ist kein Ritual, er ist ein Priifstein. Die Frage ist nicht, ob wir
erinnern, die Frage ist, ob wir handeln, denn wenn wir radikalen Islamismus
verharmlosen, Gewalt relativieren und Antisemitismus dulden, dann wird

Geschichte nicht ruhen, dann wird sie zurtickkehren. - Herzlichen Dank!

Renata Schmidtkunz: Wir danken dem Herrn Prasidenten fiir seine Ansprache
und spannen jetzt den Bogen wieder zurilick zu Ruth Kliger, die als Kind den
Holocaust erlebt und Utberlebt hat. Ruth Kliiger, ich habe es schon gesagt, hat
mit dem Buch ,weiter leben. Eine Jugend“ ein Buch geschrieben, das aus der
Perspektive des Kindes erzahlt. Wien hatte fir sie bis zu ihrem Tod etwas
Unheimliches, selbst wenn sie in den letzten Jahren oder Jahrzehnten ihres
Lebens sehr gerne nach Wien kam. Aber fir sie deckten sich ihre Erfahrungen,
die sie als Kind gemacht hatte, nicht mit den Erfahrungen, die sie als
Erwachsene gemacht hat. Von Wien sprach sie - wie sie meinte, aus
nachvollziehbaren Griinden - nie als ihre Heimatstadt, sondern als ihre
Geburtsstadt. 1942, mit einem der letzten Transporte, wurden Alma und Ruth
Kltger nach Theresienstadt deportiert. Ruth war damals noch keine elf Jahre alt.
Schon vier Jahre lang hatte sie nicht mehr in die Schule gehen kdnnen und sie
verbrachte ihre einsamen Tage in Wien, wenn die Mutter arbeiten war, mit dem
Lesen klassischer Literatur, Schiller und Goethe; darin war sie bis zum Schluss

sehr, sehr gut.



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41 /20

In Theresienstadt begegnete sie anderen Kindern. Unterrichtet wurden diese
Kinder von grof3en jlidischen Intellektuellen, wie zum Beispiel dem Rabbiner Leo
Baeck. Baeck Uberlebte Auschwitz und emigrierte nach der Schoah nach

London, wo er 1956 starb.

Wir horen jetzt noch einmal Martina Ebm.

Lesung: Auszug aus dem Buch ,weiter leben. Eine Jugend“ von Ruth Kliiger

Martina Ebm: ,Heute ist mir Theresienstadt eine Kette von Erinnerungen an
verlorene Menschen, Faden, die nicht weitergesponnen wurden. Theresienstadt
war Hunger und Krankheit. Hochgradig verseucht war das Ghetto mit seinen
militarisch rasterférmig angelegten Stralen und Platzen und hatte als Grenze
einen Festungswall, Giber den ich nicht hinausdurfte, und eine Ubervélkerung,
die es fast unmoglich machte, gelegentlich eine Ecke zu finden, wo man mit
einer anderen reden konnte, so daf3 es ein Triumph war, wenn man mit einiger
Anstrengung eine solche Stelle doch auskundschaftete. Uber einen
Quadratkilometer hinaus hatte man keine Bewegungsfreiheit, und innerhalb des
Lagers war man mit Haut und Haar einem anonymen Willen ausgeliefert, durch
den man jederzeit in ein unklar wahrgenommenes Schreckenslager weiter
verschickt werden konnte. Denn Theresienstadt, das bedeutete die Transporte
nach dem Osten, die sich unberechenbar wie Naturkatastrophen in Abstanden
ereigneten. Das war der Rahmen der Denkstruktur unserer Existenz, dieses
Kommen und Gehen von Menschen, die nicht Gber sich selbst verfiigten, keinen
Einflul3 darauf hatten, was und wie Uber sie verfligt wurde, und nicht einmal
wulSten, wann und ob wieder verfiigt werden wiirde. Nur daf3 die Absicht eine

feindliche war.

Als wir ankamen und die Wohnverhiltnisse erfuhren, namlich mehrere

Menschen in einem kleinen und viele Menschen in einem gré3eren Zimmer,



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41/ 21

schlug ein junger Mann von der jidischen Lagerverwaltung meiner Mutter vor,
mich im Kinderheim wohnen zu lassen. Da konnte sie mich, so oft sie wollte,
besuchen, ich sie auch und ware ansonsten mit anderen Kindern zusammen,

das sei doch besser, als anderswo mit alten Leuten zu wohnen.

[...] In den ersten Wochen war ich die AuRenseiterin, die Dumme, Ungeschickte,
Uber die sich die anderen im Zimmer lustig machten. Ich weil3 nicht recht,
welche die eigenbroétlerischen Angewohnheiten waren, die mich von den
anderen Kindern absetzten, denn man sieht sich ja nicht selber. Es werden wohl
Exzentrizitditen gewesen sein, die sich in der Wiener Einsamkeit, dieser
paradoxen Einsamkeit unter Kranken, Krankenpflegern und zu vielen
Erwachsenen im beengten Wohnraum, herausgebildet hatten. Ich war daran
gewohnt, mich selbst zu beschiftigen, nicht mich anzupassen, und wollte
zunachst nur in die Baracke zu meiner Mutter. Wenn sie mich besuchen kam,
lief ich ihr verzweifelt nach und bat sie, mich mitzunehmen. Sie ging dann
einfach fort, ohne weitere Erklarung oder Trost, und liel3 mich mit meiner

Enttduschung und Unsicherheit alleine fertig werden.

Die dauerten jedoch nicht lange. Ich war schlieRRlich ganz froh, den
widersprichlichen Forderungen meiner Mutter nicht mehr ausgesetzt zu sein,
und begriff, dald es leichter sein kdnnte, mit Gleichaltrigen zu wohnen. Ich
begann, auf die Eigenheiten der anderen Kinder zu achten und merkte, daf3 es
nicht so schwierig war, mich auf sie einzustellen, und entwickelte schlieBlich ein

Talent fiir Freundschaft, das ich bis heute zu haben meine.

[...] Es gab engere Freundschaften, Madchenpaare, die viel zusammensteckten
und alles teilten. Essen war kostbar, und daher war Brot eine Werteinheit. Noch
heute packt mich manchmal die Verwunderung dariber, dal Brot so billig ist.

Meine Mutter hat ihren Ehering bald und ohne viel Aufhebens fiir Brot



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 417/ 22

eingetauscht. Sentimental war sie immer nur vor anderen, als Gastspiel, nicht in
Wirklichkeit, wenn es drauf ankam. Einmal brachte sie mir etwas
Ungewdhnliches zu essen, und ich teilte es mit Olga. Meine Mutter erfuhr es
und geriet in groRen Arger: Das hitte sie sich von der eigenen Ration abgespart,
fur mich, nur fir mich. Aber du hast mir doch vorher gesagt, es sei extra
gewesen? Das war, damit du es annimmst. Ich stand wieder einmal vor einem
unldsbaren Dilemma. Was gehort einem so, da8 man es wegschenken kann, was
gehort einem nur bedingt? Solche Fragen werden nicht nur dringlicher, sondern
kategorisch anders, wo es fast nichts zu schenken gibt und man doch beschenkt
wird. Dabei hat meine Mutter diese Olga sehr gern gehabt, ihr nach dem Krieg

weiter geholfen und korrespondiert noch heute mit ihr.

Unsere Habseligkeiten bewahrten wir entweder im Bett auf oder in einem Regal
mit postfacherartigen Unterteilungen. Die waren offen, aber gegen Diebstahl
muf3te man sich nicht verwahren. Das gab es praktisch nicht, wir waren eine
Gemeinschaft und stolz darauf. AuBerdem konnte man fiir asoziales Benehmen
aus dem Kinderheim ausgewiesen werden. Dann hatte man zu den Eltern in die
Baracken und Kasernen ziehen miissen. Ubrigens drohte man uns auch mit
Rausschmif3, falls wir das verseuchte Wasser an der Pumpe im Hof tranken.
Trotzdem war ich ein paarmal durstig oder waghalsig genug, das Wasser zu
riskieren, und flrchtete dabei weit weniger krank als erwischt zu werden.
Spater in der Freiheit hat mich nichts so gekrankt, nichts habe ich so sehr als
pauschales Fehl- und Vorurteil empfunden wie die Unterstellung, in allen Lagern
sei nur die brutalste Selbstsucht geférdert worden, und wer von dort

herkomme, sei vermutlich moralisch verdorben.

[...] Geregelter Unterricht fiir die Kinder von Theresienstadt war von der
deutschen Lagerverwaltung streng untersagt. Ich staunte. Der angeblich

verachtete jldische Intellekt als Gefahr, selbst hier hinter Mauern, als



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41 /23

Schulunterricht flir gefangene Kinder? Es gab eine Tagesordnung, von der
judischen Verwaltung dieses Kinderheims verfal3t, aber ich hab sie vergessen.

Durch das Lernverbot gewann das Lernen an Reiz.

Theresienstadt schwappte tiber von einem Andrang grundgescheiter Menschen,
die samtliche Ideen und ldeologien Europas mit sich brachten und dort heftig
weiterdiskutierten. Schul- und Universitatslehrer freuten sich, wenn sie eine
Gruppe Kinder um sich scharten, denen sie etwas Hibsches aus der
europdischen Kultur erzdhlen konnten. Doch wenn eine deutsche Inspektion
angesagt war, dann verschwand das bil3chen bedruckte Papier, und ein paarmal,
als die Uniformierten unerwartet auftauchten, zerstreuten wir uns in aller Eile
und gerade noch rechtzeitig. Dabei war es nur eine der unregelmaBigen
»Klassen« gewesen, wo ein Erwachsener uns etwas erzihlte oder ein Gesprach
mit uns flihrte. Ich hab in Theresienstadt keinen Gegenstand regelmaRig gelernt

und gelibt. Das war unter den gegebenen Bedingungen unmoglich.

Biicher gab es wenige, sie waren dementsprechend geschatzt und wurden mit
groBBer Vorsicht behandelt und herumgereicht. Da war ein Kunsthistoriker, der
ein Kunstbuch mit Bildern hatte, die er uns vorfiihrte und erlauterte. Durer, die
Haare am Hasen, Gesichtszilige der Menschen, Flachen, Proportionen, die vier
Apostel. Alles neu: Ich war noch nie in einem Museum gewesen, Juden durften
da ja nicht hin. Da war ein Lehrer, der mit ein paar interessierten Kindern ein
wenig Literaturgeschichte trieb, abends, nicht oft, in einer winzigen
Vorratskammer. Ein Junge, der wul3te, was die »Edda« war, nahm teil. Meine
Unwissenheit beschamte mich. Eine alte Dame suchte mir in dem Gberflllten
Raum, wo sie lebte und wo es nie eine Minute lang ruhig war, beizubringen, wie
man Gedichte richtig laut liest. Eichendorffs »Mondnacht«: »Und meine Seele
spannte / Weit ihre Flligel aus.« Das hatte ich besonders schén gelesen, sagte

sie anerkennend. Ich glaube mich zu erinnern, daB3 Friihling und Sommer 1943



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41/ 24

strahlende Jahreszeiten in Theresienstadt gewesen sind. Ich schrieb

sehnslichtige Gedichte Gber Heimat und Freiheit.

Leo Baeck redete zu uns auf dem Dachboden. Wir sal8en zusammengedrangt
und horten den beriihmten Berliner Rabbiner. Er erklarte uns, wie man die
biblische Geschichte von der Schopfung der Welt in sieben Tagen nicht
verwerfen musse, weil die moderne Wissenschaft von Millionen Jahren weil3.
Relativitat der Zeit. Gottes Tag ist nicht wie unsere Tage und hat nicht etwa nur
24 Stunden. In der Reihenfolge hingegen stimme die Uberlieferung genau mit
der Wissenschaft tiberein: Erst schuf Gott die anorganische Welt, dann die
Lebewesen, zuletzt den Menschen. Ich war ganz bei der Sache, beriihrt erstens
von der festlichen Stimmung, wie wir eng unter den nackten Balken saf3en, und
zweitens von diesen so schlicht und eindringlich vorgetragenen Ideen. Er gab
uns unser Erbe zurlick, die Bibel im Geiste der Aufklarung, man konnte beides
haben, den alten Mythos, die neue Wissenschaft. Ich war hingerissen, das
Leben wiirde noch schén werden. Baeck muf3 ein hochbegabter Prediger
gewesen sein - wie wirde ich mir sonst das alles gemerkt haben? -, dieser
treuherzige deutsche Birger, von dem ich spater mit Befremden las, er habe
noch seine Gasrechnung bezahlt, als die Ausheber, die Schergen, vor der Tir
seiner Berliner Wohnung standen, ihn abzuholen. Wollte er einen guten
Eindruck hinterlassen, Risches vermindern, bevor man ihn abschleppte?
Schildbiirger waren die Juden, wie sie das Licht aus Sacken im finsteren Rathaus

ausgossen.

[...] Ich hab Theresienstadt irgendwie geliebt, und die neunzehn oder zwanzig
Monate, die ich dort verbrachte, haben ein soziales Wesen aus mir gemacht, die
ich vorher in mich versponnen, abgeschottet, verklemmt und vielleicht auch
unansprechbar geworden war. In Wien hatte ich Ticks, Symptome von

Zwangsneurosen, die Uberwand ich in Theresienstadt, durch Kontakte,



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41 /25

Freundschaften und Gesprache. Es ist erstaunlich, wie kreativ gesprachig die
Menschen werden, wenn sie nur das Gesprach als Ablenkung aus einer Not, die
allerdings noch ertraglich sein muR, haben. Sie hat doch recht gehabt, die Frau
meines Kollegen, Theresienstadt war nicht so schlimm. Aber wie kommt sie
dazu, so mit mir zu reden, wenn doch alles, was von den Deutschen kam, ein
einziges Elend war, und das Gute nur von uns, den Gefangenen? Deren
Stimmen mir noch immer im Ohr hdngen, totschlagen muBte man sie, um sie
zum Schweigen zu bringen, und gesegnet sei ihr Andenken. Das meiste, was ich
Uber soziales Verhalten weiB (und es ist gar nicht so wenig, ich bin ein
verlaBlicher Mensch geworden), habe ich von den jungen Sozialisten und
Zionisten gelernt, die in Theresienstadt die Kinder hiiteten - bis sie sie
ausliefern muBBten und selbst ausgeliefert wurden. Da war jede Menge an
Mangel und keine Grenze der Beschrankung. Wenn das gut ist. Gut war nur,
was die Juden daraus zu machen verstanden, wie sie diese Flaiche von weniger
als einem Quadratkilometer tschechischer Erde mit ihren Stimmen, ihrem
Intellekt, ihrer Freude am Dialog, am Spiel, am Witz Gberfluteten. Was gut war,
ging von unserer Selbstbehauptung aus. So daf3 ich zum ersten Mal erfuhr, was
dieses Volk sein konnte, zu dem ich mich zahlen durfte, muf3te, wollte. Wenn ich
mir heute die unbeantwortbare Frage vorlege, wieso und inwiefern ich
Ungladubige tiberhaupt Jidin bin, dann ist von mehreren richtigen Antworten

eine: »Das kommt von Theresienstadt, dort bin ich es erst geworden.«

Ich hab Theresienstadt gehal3t, ein Sumpf, eine Jauche, wo man die Arme nicht
ausstrecken konnte, ohne auf andere Menschen zu stoBen. Ein Ameisenhaufen,
der zertreten wurde. Wenn mir jemand vorgestellt wird, der oder die auch in

Theresienstadt gewesen ist, schame ich mich dieser Gemeinsamkeit, versichere
dem anderen gleich, daB ich bei Kriegsende nicht mehr dort war, und brech das

Gesprach so rasch wie moglich ab, um einem etwaigen Angebot von



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 41/ 26

Zusammengehorigkeit vorzubeugen. Wer will schon Ameise gewesen sein?
Nicht einmal im Klo war man allein, denn drau8en war immer wer, der dringend
mufte. In einem groBBen Stall leben. Die Machthaber, die manchmal in ihren
unheimlichen Uniformen auftauchten, um zu Gberpriifen, ob das Vieh nicht am
Strick zerrte. Da kam man sich wieder letzter Dreck vor, das war man auch.
Einem ohnmachtigen Volk anzugehoren, das abwechselnd arrogant und dann
wieder selbstkritisch bis an die Grenze des Selbsthasses war. Keine Sprache zu
beherrschen als die der Verachter dieses Volkes. Keine Gelegenheit haben, eine

andere zu lernen. Nichts lernen, nichts unternehmen dirfen.”

Renata Schmidtkunz: Ruth Kliger tiberlebte die Schoah. ,Meine Hartnackigkeit
war mein Gluck®, schrieb sie in ihrem Gedicht ,Wiener Neurosen“. Gedichte
waren fir sie auch in Auschwitz ein Uberlebensmittel. Zitat: Ich habe den
Verstand nicht verloren, ich habe Gedichte gemacht. - Zitatende. Eines dieser
Gedichte entstand unter dem Eindruck der Ofen in Auschwitz. Aufschreiben
konnte Ruth Kliiger ihre Gedichte nicht, denn sie hatte kein Schreibwerkzeug,
so lernte sie die Gedichte auswendig und trug sie manchmal ihren Mithaftlingen
vor. Nach der Schoah verschickte die 15-J3hrige ihre Gedichte an deutsche
Verlage und Zeitungen, um zu beweisen, dass ihr und den anderen Kindern die
Ungeheuerlichkeit dessen, was in den Lagern vorging, klar war. Zitat: Wir waren

hellwach, wir Kinder, vielleicht nie wieder so hellwach wie damals. - Zitatende.

Martina Ebm wird nun Ruth Kliigers Gedicht ,Der Kamin“ vortragen.

Danach horen Sie das Streichquartett Nr. 1 A-Dur, op. 4, 3. Satz Breit und
kraftig von Alexander Zemlinsky, gespielt von - ich darf noch einmal die Namen
erwahnen - Raimund Lissy, Dominik Hellsberg, Christoph Hammer und Stefan

Gartmayer, denen ich auch herzlich danke.



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag VER 417/ 27

Ich darf mich an dieser Stelle von Ihnen verabschieden und ich danke lhnen sehr

far lhre Aufmerksamkeit!

Lesung: ,Der Kamin“ von Ruth Kliiger

Martina Ebm: Der Kamin

Taglich hinter den Baracken

Seh ich Rauch und Feuer stehn.
Jude, beuge deinen Nacken,
Keiner hier kann dem entgehn.
Siehst du in dem Rauche nicht
Ein verzerrtes Angesicht?

Ruft es nicht voll Spott und Hohn:
Finf Millionen berg' ich schon!
Auschwitz liegt in meiner Hand,
Alles, alles wird verbrannt.
Taglich hinterm Stacheldraht
Steigt die Sonne purpurn auf,
Doch ihr Licht wirkt 6d und fad,
Bricht die andre Flamme auf.
Denn das warme Lebenslicht
Gilt in Auschwitz langst schon nicht.
Blick zur roten Flamme hin:
Einzig wahr ist der Kamin.
Auschwitz liegt in seiner Hand,
Alles, alles wird verbrannt.
Mancher lebte einst voll Grauen

Vor der drohenden Gefahr.



27.1.2026 Internationaler Holocaust-Gedenktag

VER 41/ 28

Heut' kann er gelassen schauen,
Bietet ruh’g sein Leben dar.
Jeder ist zermiirbt von Leiden,
Keine Schonheit, keine Freuden,
Leben, Sonne, sie sind hin,

Und es lodert der Kamin.
Auschwitz liegt in seiner Hand,
Alles, alles wird verbrannt.

Hort ihr Achzen nicht und Stéhnen,
Wie von einem, der verschied?
Und dazwischen bittres Hohnen,
Des Kamines schaurig Lied:
Keiner ist mir noch entronnen,
Keinen, keine werd ich schonen.
Und die mich gebaut als Grab
Schling ich selbst zuletzt hinab.
Auschwitz liegt in meiner Hand,

Alles, alles wird verbrannt. - 1944.

Raimund Lissy, Dominik Hellsberg, Christoph Hammer und Stefan Gartmayer

intonieren zum Abschluss der Veranstaltung aus dem Streichquartett Nr. 1 A-Dur,

op. 4 von Alexander Zemlinsky Ill. Breit und krdftig.

(Beifall.)



