I:'farlament
Osterreich

Parlamentsdirektion

Dossier EU & Internationales

zum Thema

Die Entwicklung der Muslimbruderschaft | Beispiele aus

der arabischen Welt

20. Oktober 2025

Internationaler-dienst@parlament.gv.at



mailto:Internationaler-dienst@parlament.gv.at

m Dienst 6 - EU & Internationales

Weitere Dossiers aus dem Bereich EU & Internationales finden Sie unter:

https://www.parlament.gv.at/eu-internationales/dossiers/

Abstract

Die Muslimbruderschaft ist vor beinahe 100 Jahren in Agypten in einer Phase des
Umbruchs entstanden. Sie ist eine der altesten islamistischen Organisationen und wird
teilweise als Ausgangspunkt des Islamismus gesehen. Weltweit werden ihr
verschiedene Gruppen, Parteien und Bewegungen als Ableger zugeordnet. Auch in

Osterreich gibt es Vereine mit Verbindungen zur Muslimbruderschaft.

Gleichzeitig unterscheidet sich die Muslimbruderschaft von anderen Stromungen des
Islamismus, insbesondere von salafistischen Gruppen, die oftmals radikalere, teils

militante Positionen vertreten.

Es gehen die Ansichten auseinander, ob die Vielzahl der Gruppen Teile einer einzelnen
transnationalen Organisation sind oder als eigenstandige, an die nationalen Kontexte

angepasste Gruppen gesehen werden sollten.

Dieses Dossier mochte den Hintergrund und die Entstehung der Organisation in
Agypten beleuchten. Anhand von Beispielen aus der arabischen Welt soll die Dynamik
der Entwicklung einzelner Gruppen nachgezeichnet werden. Neben der dgyptischen
Organisation wird die Geschichte der als liberal beschriebenen Ennahda in Tunesien

sowie als Beispiel fiir eine radikale Gruppe die Entstehung der Hamas beleuchtet.


https://www.parlament.gv.at/eu-internationales/dossiers/

m Dienst 6 - EU & Internationales

Inhalt

BTN EUNE vttt ettt ettt et a e b bbb e b e s e s e s essens e sensensensensensensensenes 4
Was iSt ISIaMISIMUS? ...ttt ettt 4
VOTTAUTRT ettt ettt ettt bttt 5

HISTOISCNET ADIISS ...ttt ettt ettt 6
DI ENESEENUNG ...ttt a e s e s a bbb b s e s e s e b e s ensensenns 6
Die Ideologie des Hassan al-Banna...........c.ceeeeeeeeeeeeeeeerereeeeereseesesesessessessessensenns 7
DI ENEWICKIUNG vttt ettt e s ese s b eb s esb b e s e s ensensensensensenns 8
Di€ RAAIKAIISIEIUNG .....eceveeeeeeeeeeececteeeeteectetet ettt sa s s s e ssessesessessensessensensensensensen 11

Diversifizierung - Unterschiedliche Auspragungen der Muslimbruderschaft................ 12
Die MUSIIMBruderschaft in AYPEEN ... eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeseeseeseesesessessesessesesseanes 12
Die ENNahda in TUNESIEN....ccouiiiieeeeeeeeeeeeettinee ettt nes 16
Die Hamas in PalESting .....cccoceuerueeeueeiiinireeeeec ettt se e sesenes 20
CONCIUSIO ettt ettt ettt st b e 25



m Dienst 6 - EU & Internationales

Einleitung

Als 1928 ein halbes Dutzend Manner in der dgyptischen Kleinstadt Ismailija die
Vereinigung der Muslimischen Bruider (arabisch: Jam‘yat al-lkhwan al-Muslimin?)? -
kurz Muslimbruderschaft - griindete, war nicht abzusehen, dass sich diese zu einer
einflussreichen Bewegung mit groBer Anziehungskraft entwickeln wiirde. In knapp
100 Jahren hat sie sich, in Wechselwirkung mit Gesellschaft und Staat, stetig
verandert und ist heute von aulRen kaum zu fassen. Parteien und Bewegungen, die in
der Tradition der Muslimbruderschaft stehen, bestehen heute weltweit, nicht nur in
muslimisch gepragten Staaten.3 Auch in Osterreich finden sich, Studien* zufolge,

Vereine und Personen mit Verbindungen zur Muslimbruderschaft.

Insbesondere von Kritikerinnen und Kritikern wird der Organisation eine strikte
weltweite Hierarchie und straffe Fliihrung zugeschrieben, wohingegen andere
Beobachterinnen und Beobachter eigenstandige Organisationen erkennen, die sich
dynamisch an die Gegebenheiten in den jeweiligen Staaten angepasst haben.® In
jedem Fall kbnnen zwischen den einzelnen Gruppen Unterschiede und Abstufungen in
ihren Zielen und den Mitteln zu deren Erreichung ausgemacht werden. Auf der einen
Seite gibt es Gruppen und politische Parteien, die eine religios gepragte Ordnung liber
den politischen Prozess anstreben. Sie nehmen an Wahlen teil und akzeptieren die
Ergebnisse. Andererseits gibt es Fraktionen, die ihre Ziele auch mit Gewalt
durchsetzen wollen. Dieses Dossier beschaftigt sich mit der Geschichte der
Organisation in Agypten sowie mit der Entstehung der tunesischen Ennahda, als
Beispiel fiir eine als liberal-islamistisch beschriebenen Gruppe.® Dem gegentiber steht
als drittes Beispiel die Hamas, deren Entstehungsgeschichte als Beispiel fir eine

radikale Gruppe nachgezeichnet wird.

Was ist Islamismus?

Die Grindung der Muslimbruderschaft wird auch als die Geburtsstunde des
Islamismus gesehen. Islamismus ist die Bestrebung zur Umgestaltung aller Aspekte der
Gesellschaft, einschlieBlich Recht, Staat und Politik, anhand von Werten und Normen,

die als islamisch angesehen werden. Islamismus ist nicht mit der Religion des Islam



m Dienst 6 - EU & Internationales
gleichzusetzen, sondern stellt ein relativ junges Phidnomen dar.”- 8

Insbesondere seit der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts haben sich die Gruppen
des islamistischen Spektrums stark aufgefachert. Die Muslimbruderschaft ist bis heute
eine der bedeutendsten islamistischen Bewegungen. Sie kann allerdings nicht als
Synonym fir Islamismus benutzt werden. Von gewaltbereiten Gruppen, die oftmals
auch extreme Positionen vertreten, wie etwa al-Qaida oder dem Islamischen Staat (IS,

auch Daesh genannt) sollte die Muslimbruderschaft unterschieden werden.

Islamistische Gruppen treffen immer eine subjektive Auswahl der Werte und Normen,
auf die sie ihr spezifisches Islamverstandnis aufbauen. Sie kénnen daher in ihren
Zielen und Mitteln stark voneinander abweichen und auch in Gegnerschaft
zueinander stehen. Neben grundsatzlichen religiosen Unterscheidungen, etwa
zwischen sunnitischer und schiitischer Richtung des Islam?, kdnnen islamistische
Gruppen auch nach der Dimension ihrer Ziele und nach nationalem oder

internationalem Anspruch unterschieden werden.1°

Vorlaufer

Zusammen stehen die verschiedenen islamistischen Stromungen in der Tradition
religioser Bewegungen, die sich teilweise bis ins Mittelalter zurtickverfolgen lassen.
Insbesondere die Umbriiche des 19. Jahrhunderts haben den Boden fir die
Entstehung des modernen Islamismus bereitet.1! Die Entstehung der
Muslimbruderschaft wie auch des Islamismus kann auch als eine Reaktion der
muslimischen Gesellschaften auf die europaisch gepragte Moderne verstanden

werden.

In der islamischen Welt waren Religion und politische Herrschaft traditionellerweise
nur lose verbunden. Die religiésen Autoritaten hielten das Monopol lGiber die
Auslegung der Religion und UberlieBen die politische Herrschaft weitgehend den
jeweiligen Regierenden. Dieses System war Uber die Jahrhunderte stabil und hatte
sich auch in den islamischen Rechtsschulen und ihren Doktrinen verfestigt.12 Durch
zunehmenden aulieren Einfluss auf die islamische Welt, bis hin zur Fremdherrschaft

durch die europaischen Kolonialmachte und insbesondere der damit verbundenen



m Dienst 6 - EU & Internationales

Durchdringung der Gesellschaft durch die Moderne und ihre Ideen, wurde dieses
System aufgebrochen. Fir die arabischsprachige Welt markiert die franzdsische
Invasion Agyptens durch Napoleon den Beginn einer Phase der Fremdherrschaft. Die

muslimisch gepragten Staaten schienen ins Hintertreffen geraten zu sein.13

In dieser Situation entstanden Reformbewegungen unterschiedlichster Ausrichtung.
Der Ubergang zwischen patriotisch-national geprigten Bewegungen!# und religiésen
Gruppen war flieBend.?> Patriotismus konnte durchaus als religidse Pflicht gesehen
werden. Offen war die Frage, wie der Islam und die europaisch gepragte Moderne in
Einklang gebracht werden kdénnen und ob dies tGiberhaupt anzustreben sei. Je nach
Antwort auf diese Fragen kénnen ein modernistischer, ein traditionalistischer sowie

ein Reformansatzé unterschieden werden.1”- 18

Die Muslimbruderschaft gehort zur Gruppe der Reformbewegungen.? Sie sehen die
etablierten Rechtsschulen und die von diesen vertretene religiose Praxis als unfahig,
auf aktuelle Herausforderungen einzugehen, und daher als Teil des Problems.

Reformbewegungen vertreten die Riickbesinnung auf den friihen Islam und eine oft

puristische Interpretation der Primarquellen Koran und Prophetentiberlieferung.2% 21
Historischer Abriss

Die Entstehung

Agypten, das Mutterland der Bewegung, stand seit 1882 unter dem Einfluss
GrolR3britanniens und befand sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts in einer Phase des
Umbruchs. Religiose Gruppen florierten neben nationalistischen Bewegungen. Als
eine solche begriindete?? der damals erst 22 Jahre alte Volksschullehrer und
Laienprediger Hasan al-Banna 1928 die Muslimbruderschaft als religiose und

antikoloniale Bewegung.2% 24 In seinen Erinnerungen schrieb al-Banna spater:

,Wir sind des Lebens in Erniedrigung und Gefangenschaft tiberdrissig. Du
siehst ja, dass die Araber und Muslime in diesem Land weder Rang noch Ehre
besitzen. Sie sind nichts als Angestellte, die von diesen Auslandern abhingen. %>

Al-Banna positionierte die Gruppe gegen den Kolonialismus und westliche



m Dienst 6 - EU & Internationales

Vorstellungen wie Individualismus und Materialismus, denen er die Religion und
islamische Werte gegeniberstellte.2¢ Die ldeologie der jungen Muslimbruderschaft

blieb vage, um einen moglichst groBen Teil der Gesellschaft anzusprechen.

Die Muslimbruderschaft war ein Mannerbund. Fiir Frauen wurde 1933 mit den
Muslimschwestern (Al-Akhawat al-Muslimat?’) eine eigenstindige Organisation
gegrindet. An der Spitze unterstand diese ebenfalls dem obersten Flihrer der
Muslimbruderschaft, ansonsten wurden eigenstandige, parallele Strukturen aufgebaut.
Hinsichtlich Mitgliederzahl und Aktivismus blieben die Muslimschwestern im Schatten
der Muslimbriider, wenngleich in Zeiten staatlicher Repression die Muslimschwestern
eine grofere Rolle spielten und beispielsweise die Funktionen inhaftierter

Muslimbriider tibernahmen.28

Die Ideologie des Hassan al-Banna

Al-Banna interpretierte die Religion des Islam als ganzheitliches System, das nicht nur
die Spiritualitat und Alltagsreligiositat, sondern alle Aspekte der Gesellschaft
einschlieRlich Kultur, Wirtschaft und auch Politik in sich vereint.?? Er transformierte
dadurch die Ideen der muslimischen Reformer des 19. Jahrhunderts® in eine
politische Ideologie, basierend auf der Interpretation der Religion als umfassendes
System.3! Die Anwendung der Scharia®? auf alle Lebensbereiche und die Vereinigung
der islamischen Welt unter einer universellen islamischen Herrschaft, etwa einem
Kalifat33, sind wiederkehrende Ziele in der Ideologie islamistischer Gruppen.3* Im Weg
dorthin unterscheiden sie sich. In der Interpretation von al-Banna flihrt der Weg nicht
durch eine Revolution, sondern durch eine schrittweise Etablierung religioser
Prinzipien in allen Bereichen der Gesellschaft. Die Hauptstrémung der
Muslimbruderschaft steht auch heute in dieser Tradition. Nicht nur auf die Eliten
abzielend, erreichte die Muslimbruderschaft erstmals Menschen aus allen Schichten
der Bevdlkerung und konnte sie fir eine grundlegende Veranderung ihrer

individuellen Lebensweise gewinnen.3> 36,37

In religioser Hinsicht wollte die Muslimbruderschaft die bereits bestehenden

Reformbewegungen in sich vereinen und eine Riickbesinnung auf die



m Dienst 6 - EU & Internationales

Glaubensfundamente und die Lebensweise des Propheten verbreiten.38 39 Bildung
und Kultur sollten geférdert werden und Schulgriindungen waren unter den
haufigsten Projekten der Muslimbruderschaft. Sportvereine wurden gegriindet und
eine Jugendorganisation ins Leben gerufen.*% 4! Diese betrieb zunichst organisierte
Freizeitaktivitaten, begann aber bald, wie Jugendgruppen anderer Bewegungen, auch
mit paramilitarischem Training. 1929 liel sich die Muslimbruderschaft als
gemeinnutziger Verein registrieren. Nach dem Willen von al-Banna sollte sie neben
sozialen Projekten auch wirtschaftlich tatig sein. Nicht zuletzt definierte sich die
Muslimbruderschaft nach den Vorstellungen ihres Griinders auch als politische
Organisation. Kurz gesagt: Die Muslimbruderschaft wollte alle Lebensbereiche

abdecken.42 43,44

Rechtschaffenes Handeln nach den Vorgaben der Religion sollte ausgehend vom
Individuum schlussendlich die gesamte Gesellschaft durchdringen und in der Utopie
des Kalifats miinden.*> Abgesehen von grundlegenden Aspekten der Religion und dem
Grundsatz, dass der Islam ein vollstiandiges und umfassendes System sei, blieb die
Position in religidsen Fragen jedoch vage.*¢ Es ist schwer zu sagen, ob hinter den
allgemein gehaltenen Positionen das Ziel stand, die Uneinigkeit und Spaltung
innerhalb der Gemeinschaft der Muslime zu tGberwinden, wie al-Banna selbst
schreibt?’, oder eher der pragmatische Ansatz, die Zahl der potenziellen Anhinger zu
maximieren.*® Die Muslimbruderschaft war jedenfalls offen fiir Glaubige
verschiedenster islamischer Ausrichtungen.*? In religiéser Hinsicht blieb die
Bruderschaft im Grunde eine Missions- und Frommigkeitsbewegung.”®>1 Binnen

20 Jahren wurde sie eine Massenbewegung mit Hunderttausenden Anhangerinnen

und Anhiangern in Agypten und dariiber hinaus.52 53

Die Entwicklung

Seit ihrer Griindung war die Muslimbruderschaft von einem halben Dutzend Mannern
zu einer Massenbewegung angewachsen und in den 1940er-Jahren in Agypten die
einzige politische Kraft, die sich aus der Mitte der Gesellschaft entwickelt hatte.”* Bis
zum Zweiten Weltkrieg hatte sich die Muslimbruderschaft auf Missionsarbeit und

Bildung konzentriert und erst langsam in der Politik engagiert. Eine Revolution lehnte



m Dienst 6 - EU & Internationales

al-Banna ausdricklich ab, auch wenn sich ihre Jugendorganisation
Auseinandersetzungen mit dhnlichen Gruppen anderer Bewegungen und gelegentlich
der Polizei lieferte.>> Auch als Reaktion auf eine Polarisierung der politischen
Landschaft entstand im Laufe der 1940er-Jahre auf Initiative al-Bannas auch eine
bewaffnete Gruppe der Muslimbruderschaft, der sogenannte Geheimapparat. Dieser
sollte die Organisation verteidigen, aber auch ihre Ziele aktiv durchsetzen. Auch
innerhalb der Muslimbruderschaft agierte der Geheimapparat im Verborgenen: Er
rekrutierte sich aus Mitgliedern mit besonderen Kenntnissen und trainierte auch den

Umgang mit Schusswaffen und Sprengstoff.

Aus dem Zweiten Weltkrieg ging die Muslimbruderschaft gestarkt hervor. Sie war zu
einer Massenbewegung geworden. Die Monarchie und das politische System waren
durch Unsicherheit und Unruhe wahrend des Krieges und Massenarbeitslosigkeit nach
dem Ende der Kriegswirtschaft unterminiert.”® Gleichzeitig entstanden ob des raschen
Wachstums auch Fligelkdampfe und Abspaltungen in der Bewegung der
Muslimbruderschaft. Nur durch die starke Stellung des Griinders und obersten

Fuhrers al-Banna konnte eine groRere Spaltung vermieden werden.>’

In den ersten Jahren nach dem Weltkrieg kam es in Agypten vermehrt zu politischen
Attentaten und Anschlagen von Gruppen unterschiedlicher Zugehorigkeit, woran auch
der erw3hnte Geheimapparat beteiligt war.”® Die prigendsten Ereignisse fir die
weitere Entwicklung der Muslimbruderschaft erfolgten 1948: das Ende des britischen
Mandats in Palistina®?, die Griindung des Staates Israel und der Angriff der arabischen
Staaten im ersten arabisch-israelischen Krieg. Diese Ereignisse pragen die Region bis
heute. Fur die Muslimbruderschaft waren die Unterstiitzung der Araber in Palastina,
der Schutz der heiligen Statten und der Kampf gegen den Zionismus bzw. gegen das
entstandene Israel bereits zuvor Teil ihrer Ideologie. Hatte sie die Araber in Palastina
bislang mit Ausristung und technischer Hilfe unterstiitzt, stellte sie nunmehr auch
eigene Freiwilligeneinheiten®® auf. Von Offizieren der dgyptischen Armee
ausgebildet®! kampften diese mit maRigem Erfolg fir die dgyptische Armee im Krieg

von 1948-1949.62. 63

Wihrend in Palistina Krieg gefiihrt wurde, ging in Agypten der Staat gegen die



m Dienst 6 - EU & Internationales

Muslimbruderschaft vor. Den wiederkehrenden Beteuerungen al-Bannas, dass die
Muslimbruderschaft keine Revolution anstreben wiirde, zum Trotz schien alles darauf
hinzudeuten, dass ein bewaffneter Umsturz bevorstehen wiirde. Als bei einer Razzia
eher zufallig Waffen entdeckt und in weiterer Folge der Geheimapparat aufgedeckt
wurde, reagierte der Staat. Kurz nach ihrem 20-jahrigen Bestehen wurde die
Muslimbruderschaft im Dezember 1948 verboten, ihre Organisationen aufgeldst und
ihr Vermoégen beschlagnahmt. Landesweit wurden etwa 1.000 Mitglieder verhaftet,
Staatsangestellte wurden entlassen und Studierende der Universititen verwiesen. Die
Situation eskalierte. Drei Wochen spater wurde der dgyptische Premierminister
Mahmud an-Nukraschi von einem jungen Muslimbruder ermordet. Im Februar 1949
wurde Hassan al-Banna von einem Polizisten niedergeschossen und starb.®* Viele
Mitglieder flohen in andere arabische Lander sowie nach Asien, Europa und die
Amerikas. Sie verbreiteten die Ideologie der Muslimbruderschaft, griindeten lokale
Gruppen und machten so die Muslimbruderschaft zu einer globalen Organisation.®® In
Agypten begann sie, ihre Strukturen im Untergrund und innerhalb der Gefiangnisse
unter neuer Flihrung zu reorganisieren. Allerdings zerfielen nach dem Tod al-Bannas
die von ihm aufgebauten Strukturen und innere Zerwirfnisse brachen auf. Nach
auf3en organisierte die Muslimbruderschaft Proteste und bekdampfte ihr Verbot mit

juristischen Mitteln. Tatsichlich hob ein Gericht das Verbot 1951 auf.%¢

Noch im Untergrund hatte die Muslimbruderschaft ihre Beziehungen zur Gruppe der
sogenannten Freien Offiziere vertieft. Als diese 1952 in einem Staatsstreich
Regierung und Monarchie in Agypten beseitigten, wurde sie dabei von der
Muslimbruderschaft unterstiitzt. Wahrend alle politischen Parteien verboten wurden,
war die gerade erst wieder legalisierte Muslimbruderschaft davon zunachst nicht
betroffen. Ideologische Differenzen zwischen den Freien Offizieren und der
islamistischen Bewegung flihrten allerdings bald zum Zerwdirfnis. 1954 wurde die
Muslimbruderschaft von der Regierung zur Partei erklart, somit durch das bestehende
allgemeine Parteienverbot erfasst und verboten. Nach einem gescheiterten Anschlag
auf den agyptischen Prasidenten Gamal Abdel Nasser ging die Regierung gegen die
Muslimbruderschaft vor. Fihrende Muslimbriider wurden verhaftet, die

Anhangerschaft Nassers brannte Gebaude der Muslimbruderschaft nieder. Ohne

10



m Dienst 6 - EU & Internationales

effektive Fihrung und innerlich gespalten war die Muslimbruderschaft nicht in der
Lage, sich zu reorganisieren. Noch 1952 hatten die Muslimbriider den Putsch der
Freien Offiziere bejubelt. Zweieinhalb Jahre spater hatten diese die
Muslimbruderschaft beinahe zerschlagen.®’ Erneut im Untergrund schafften sie es,

sich zu konsolidieren. Dabei entwickelten sich neue, radikalere Positionen.%®

Die Radikalisierung

Nach dem Tod al-Bannas und dem Verbot der Bewegung bestand die
Muslimbruderschaft im Untergrund und war durch den Richtungsstreit zwischen
radikalen und moderaten Mitgliedern gelahmt. Es war nicht klar, in welche Richtung
sich die zerstrittene Organisation entwickeln wiirde. In dieser Zeit wurde Sayyid Qutb
zum pragenden Theoretiker des radikalen Islamismus, der seine Ziele auch mit Mitteln
der Gewalt verfolgt.®” 70 Qutb war der Meinung, dass sich die Menschen durch ihr
unislamisches Verhalten von der sogenannten Souveranitit Gottes entfernt hatten
und in einen Zustand der Ignoranz und Unwissenheit (Jahiliyya’! - stark vereinfacht
kénnte man von Heidentum sprechen) zurlickgefallen waren. Er erklarte, der Zustand
der Ignoranz hatte sich in der gesamten muslimischen Welt ausgebreitet. Basierend
auf dieser Zweiteilung der Welt spricht Qutb all jenen, die nicht nach der sogenannten
Souveranitat Gottes leben oder danach streben, ab, Muslime zu sein. Es besteht in
seiner ldeologie die Pflicht aller Musliminnen und Muslime, durch individuelles
Bemiihen und individuelle Anstrengung (arab. Dschihad)’? gegen diese Unwissenheit
aufzutreten. Qutb wird oftmals als Begriinder des dschihadistischen Islamismus
gesehen.”® Der Muslimbruderschaft war Qutb erst nach al-Bannas Tod beigetreten.”*
Seine grundlegenden Positionen hatte er bereits vor seinem Beitritt entwickelt. In der
Verhaftungswelle 1954 festgenommen, verbrachte er die Jahre in Haft damit, seine
Ideologie auszuformulieren. Sayyid Qutb wurde 1966 durch den dgyptischen Staat
hingerichtet, seine Ideen wirken im islamistischen Spektrum Gber die

Muslimbruderschaft hinaus bis heute weiter.”>

11



m Dienst 6 - EU & Internationales

Diversifizierung - Unterschiedliche

Auspragungen der Muslimbruderschaft

Islamistische Gruppen teilen sich ein gemeinsames ideologisches Fundament, haben
jedoch auch starke regionale Elemente. Uberregionale Themen, insbesondere der in
verschiedenen Phasen bis heute andauernde Nahostkonflikt, spielen vor allem fiir die
Mobilisierung eine Rolle. Bestimmender fir die jeweilige Auspragung sind die
jeweilige Innenpolitik und das Verhaltnis zwischen den Bewegungen und dem Staat.
Dies gilt auch fir die Muslimbruderschaft und die ihr zugehérigen Gruppen.’é 77
Urspriinglich oft als religiose Vereine oder soziale Organisationen gegriindet, erfolgte
eine Politisierung haufig erst spater. Islamistische Gruppen im Spektrum der
Muslimbruderschaft verschieben ihre Schwerpunkte zwischen politischem Aktivismus
sowie sozialem Engagement und Missionstatigkeit. Darin spiegelt sich auch das
Verhiltnis gegenliber dem Staat wider. Soziale und religiose Aktivitaten bieten eine
Rickzugsmoglichkeit, um staatlicher Repression auszuweichen. Andererseits werden
politische Aktivititen erneut auf- und ausgebaut, wenn sich daftir Raum bietet.”®
Parteien wurden oftmals im Vorfeld von Wahlen anlassbezogen gegriindet, um die
politischen Aktivititen zu biindeln, beispielsweise in Agypten die Partei fiir Freiheit
und Gerechtigkeit.”?> 8 Im Fall der tunesischen Ennahda wurde die
Vorgidngerorganisation Mouvement de la Tendance Islamique (MTI) als Ganzes in die

Partei umgewandelt.8!

Die Muslimbruderschaft in Agypten

Wie erwahnt hatte sich ein Teil des islamistischen Spektrums unter dem Einfluss
Sayyid Qutbs radikalisiert. Die Fiihrung der Muslimbruderschaft selbst verurteilte
seine Positionen und Konzepte. Sie hatte erkannt, dass die radikalen Positionen das
Potenzial in sich trugen, die Bewegung zu spalten. 82 Genau diese Verurteilung |6ste
jedoch die Spaltung aus. Anhanger Qutbs verlieBen die Muslimbruderschaft und
schlossen sich salafistischen Gruppen an.83 Als Qutb 1966 hingerichtet wurde, war die
Muslimbruderschaft in Agypten nur noch ein Schatten ihrer selbst. Von einstmals
Hunderttausenden Mitgliedern waren vielleicht noch einige Hundert organisiert. Zur

allgemeinen Schwache kamen weiterhin innere Bruchlinien zwischen Radikalen und

12



m Dienst 6 - EU & Internationales
GemaRigten.

In diesem Kontext verschob die Niederlage Agyptens gegen Israel im Sechstagekrieg
1967 die Verhaltnisse. Prasident Nasser verlor an Einfluss und Oppositionsgruppen,
die 10 Jahre marginalisiert waren, gewannen an Attraktivitat. Dazu gehorten auch
religiose Bewegungen.84 Als nach dem Tod Nassers sein Nachfolger Anwar as-Sadat
eine Neuorientierung der agyptischen Politik vornahm, sah er sich mit einer
heterogenen, aber gefestigten Opposition konfrontiert. Um seine Machtbasis zu
vergroBBern, suchte das Regime den Ausgleich mit dem gemaBigten religiésen
Spektrum. Eine Verbindung mit der Muslimbruderschaft bot sich an und Sadat lief3
Kontakte zur Fihrung knlipfen. Nachdem sich die Muslimbruderschaft vom militanten
Spektrum distanziert hatte, war eine Koexistenz mit dem Regime maoglich. Allerdings
erfolgte diese Abgrenzung nur hinsichtlich der Mittel, nicht der Ziele der Bewegung.
Sadat beendete die Repression und die Muslimbruderschaft erhielt gewisse
Freiheiten. Wie 45 Jahre zuvor begann man die Organisation mit sozialem
Engagement und Frémmigkeitsbewegungen wiederaufzubauen.8> Der damalige
oberste Fiihrer der Muslimbruderschaft sagte, dass ,sinnvolle Reformen nur durch
friedliche politische Teilhabe im Rahmen des Nationalstaates erreicht werden
kdnnten“86, Wie zu Beginn ihrer Geschichte hatte diese Strategie Erfolg und die
Muslimbruderschaft konnte sich erneut als zentraler Akteur der dgyptischen
Innenpolitik etablieren.8” Die Koexistenz mit dem Regime dauerte bis zur
auBBenpolitischen Kehrtwende Sadats. Der Friedensschluss mit Israel im Jahr 1979
flhrte innenpolitisch zu erneuten Spannungen der Regierung mit den religidsen
Gruppen. Der Kampf gegen Israel war und ist bis dato ein Teil des Programms der
agyptischen Muslimbruderschaft. Ein Abriicken davon war fir sie unvorstellbar.
Dennoch vermied die Muslimbruderschaft zunachst eine Konfrontation mit der
Regierung. Erst als sich die gewaltsamen Aktionen radikaler Gruppen 1981 bis zum
Aufstand steigerten, gab die Muslimbruderschaft ihren Balanceakt auf. lhre Zeitung
schrieb unter kaum verhohlener Anspielung auf Sadats Herrschaft: ,Ein Land, das
ohne Gesetz regiert wird, ist ein Land der Tyrannei. [...] Wer jedoch einen

Unterdriickten von der Tyrannei befreit, wird dafiir von Gott belohnt [...].“88

Die Regierung reagierte. 1.500 Mitglieder der Muslimbruderschaft wurden verhaftet,

13



m Dienst 6 - EU & Internationales

ihre Zeitung verboten. Nachdem Sadat im Oktober 1981 durch einen islamistischen
Offizier ermordet wurde, dnderte sein Nachfolger Hosni Mubarak die Strategie.
Wahrend man hart gegen militante Gruppierungen im religiosen Spektrum vorging,
wurden gemaRigte Stromungen toleriert. Die Muslimbruderschaft konnte ohne
ernsthafte Konsequenzen aus der Konfrontation hervorgehen.8?- 9991 Sje ging nun
daran, ihre Strukturen wiederherzustellen. Ein Kongress wurde abgehalten, um
Statuten, Regeln fiir die Mitgliedschaft, Organe und Struktur der Bewegung
festzuschreiben. Gleichzeitig wurden auch die auBerhalb Agyptens entstandenen
Gruppen formal in die Mutterorganisation integriert, wenngleich nicht klar ist,
welchen Einfluss die dgyptische Zentrale tatsichlich ausiiben konnte.??2 Inneren
Widerspriichen zum Trotz erneuerte die Muslimbruderschaft das Bekenntnis zum
Gewaltverzicht?® und auch ein demokratisches Mehrparteiensystem wurde
grundsatzlich akzeptiert. Das Ziel, einen islamischen Staat zu schaffen, schien sie nun
mit einem Marsch durch die Institutionen erreichen zu wollen.?* Die
Muslimbruderschaft wurde zur wichtigsten Oppositionsbewegung, die bei allen
Parlamentswahlen (bis auf eine?®) Kandidatinnen und Kandidaten?¢ aufstellte.?”- 98. 99
Die Grindung einer eigenen Partei wurde Uberlegt. Bis zur tatsichlichen Griindung

dauerte es noch rund 30 Jahre.100

Bis zum Ende der Regierungszeit Mubaraks 2011 war die Muslimbruderschaft
periodischen Repressionen ausgesetzt, blieb jedoch die zentrale Oppositionsgruppe.
Der Erhalt des Status quo oder die Umgestaltung von Staat und Gesellschaft nach
religiosen Mustern wurde zur zentralen Frage der dgyptischen Politik, hinter der alle
ubrigen Aspekte zuriicktraten.101.102,103 ynter dem Eindruck des sogenannten Kriegs
gegen den Terror, der nach den Terroranschlagen des 11. September 2001 von den
Vereinigten Staaten ausgerufen wurde, betonte die Muslimbruderschaft ihr
Bekenntnis zur Gewaltfreiheit.1%4 Als sich der internationale Fokus auf
Demokratisierung verlagertel©>, zeichneten insbesondere jlingere Kader ein Bild der
Muslimbruderschaft als Unterstitzerin von Demokratie.1% Einzelne Stimmen
sprachen davon, einen sikularen Staat ,nach religiésen Vorgaben“1%7 zu akzeptieren,
was einen Widerspruch in sich darstellt. Bei den Wahlen 2005 konnten Kandidatinnen

und Kandidaten der Muslimbruderschaft mit 88 Sitzen1%8 knapp 20 Prozent der

14



m Dienst 6 - EU & Internationales

Mandate erreichen. Paradoxerweise liel3 dieser Erfolg innere Flligelkimpfe wieder
aufbrechen.19? Bei den letzten von Intransparenz und UnregelmaRigkeiten110
gepragten Wahlen unter Prasident Mubarak 2010 schaffte kein Kandidat der
Muslimbruderschaft den Einzug in das Parlament. Vielmehr wurden 1.200 ihrer
Mitglieder verhaftet. Die in der Muslimbruderschaft wieder aufbrechenden inneren
Spannungen Uber die Griinde des Riickschlags dauerten noch an, als die als

Arabischer Friihling bekannt gewordenen Massenproteste ihren Ausgang nahmen.111

Zu Jahresbeginn 2011 ergriffen die Massenproteste Agypten. Nach 30 Jahren an der
Macht wurde Prasident Mubarak durch das Militar abgesetzt. War die
Muslimbruderschaft wahrend der vorangegangenen Massenproteste noch nicht im
Zentrum der revolutiondren Bewegung gestanden, etablierte sie sich in der
Ubergangsphase als zentraler Akteur. Vor den Parlamentswahlen (2011-2012)
wurden Uber 80 politische Parteien aus dem gesamten politischen Spektrum
gegrindet. Auch die Muslimbruderschaft griindete nunmehr mit der Freiheits- und
Gerechtigkeitspartei (englisch: Freedom and Justice Party, FJP) eine eigene Partei.112
Bei den in mehreren Durchgingen abgehaltenen Parlamentswahlen 2011-2012113
wurde sie mit 47 Prozent der Mandate die mit Abstand starkste Kraft. Mit der
salafistischen Partei Nur (arabisch: Licht) erhielt eine weitere Partei aus dem
islamistischen Spektrum 24 Prozent der Mandate und landete auf dem zweiten
Platz.114 Es entstand der Eindruck eines dominanten vereinten islamistischen Blocks,
gesteigert von der Tatsache, dass Muslimbruderschaft und Salafisten bereits in der
Ubergangsphase gemeinsame GroRdemonstrationen abhielten.1!> Die
Prasidentschaftswahlen im Juni 2012 gewann der Kandidat der Muslimbruderschaft,
Mohammed Morsi. Seine Regierung fand sich mit 6konomischen Herausforderungen
konfrontiert. Innenpolitisch brach ein Machtkampf zwischen Parlament und Prasident
einerseits und dem Militdr andererseits aus. Hinzu kamen die (H6chst-)Gerichte als
eigenstandige Akteure. Gegen den Willen von Militar und Justiz begannen Prasident
und Parlament (dessen Wahl die Gerichte in der Zwischenzeit aufgehoben hatten)
einseitig mit der Ausarbeitung eines Verfassungsentwurfs. Aus einem chaotischen
Prozess entstand im Herbst 2012 binnen zweier Monate ein in sich widerspriichlicher

und inkonsistenter Text. Als der Prasident per Dekret die Kompetenzen der Gerichte

15



m Dienst 6 - EU & Internationales

beschnitt, kam es schlie3lich im Dezember 2012 in Kairo zu StralRenschlachten
zwischen Anhangerinnen und Anhangern der Muslimbruderschaft und ihren

Gegnerinnen und Gegnern.116

AuBerhalb ihrer Mitgliederbasis hatte die Muslimbruderschaft die Unterstiitzung der
Bevolkerung verloren. Die Menschen hatten sich bei der Wahl Morsis eine
Verbesserung ihrer individuellen Situation versprochen, tatsachlich war das Gegenteil
eingetreten. Zwei Jahre nach der Revolution, welche die Herrschaft Mubaraks
beendet hatte, kam es 2013 erneut zu Massenprotesten, diesmal gegen die
Muslimbrider. Ein Jahr nach seinem Amtsantritt wurde Prasident Morsi durch das
Militar seines Amtes enthoben, die Verfassung ausgesetzt und Neuwahlen
ausgerufen. Es begann eine neue Welle der Repression, die Muslimbruderschaft und
ihre Partei wurden verboten, ihre Fihrungsriege festgenommen.11” Wie bereits zuvor
brachen alte und neue innere Konflikte wieder auf, die immer noch anhielten, als die
agyptische Muslimbruderschaft 2018 im tiirkischen Exil ihr 90-jahriges Jubilaum
beging.118

Die Ennahda'® in Tunesien

Die Entwicklung von Ennahda erfolgte in mehreren Phasen und ist eng mit der Person
ihres Griinders Rached al-Ghannouchi verknlipft.120. 121 |hre Anfiange liegen in den
1960er-Jahren in einer Phase staatlichen Vorgehens gegen religiose Strukturen und
Bewegungen. In Opposition dazu formierten sich im Untergrund religiose Gruppen.
Die sogenannte Islamische Vereinigung (arabisch: Jama‘a al-Islamiyyal?2) wurde zu
einem Sammelbecken fiir praktizierende Musliminnen und Muslime. Sie entwickelte
sich zur dominanten Gruppe und zur Frithform der spateren Ennahda.12® Wenngleich
Ennahda und ihre Vorganger oftmals als Ableger der Muslimbruderschaft bezeichnet
werden, ist die Rolle der dlteren dgyptischen Organisation in der Entwicklung der
tunesischen Bewegung nicht eindeutig zu fassen. Ennahda verneint, dass die
Muslimbruderschaft bei ihrer Griindung eine aktive Rolle gespielt hat. Dennoch lasst
sich der Einfluss der Ideologie der dgyptischen Organisation und ihrer Vordenker
nachzeichnen. Die Organisationsstruktur der Islamischen Vereinigung ahnelt der

Muslimbruderschaft und es gibt Berichte, dass Mitglieder der tunesischen Vereinigung

16



m Dienst 6 - EU & Internationales

der Muslimbruderschaft Loyalitit geschworen hitten.124 Als sich in Tunesien
islamistische Gruppen zu formieren begannen,12> war die Muslimbruderschaft in
Agypten durch die Regierung der Freien Offiziere gerade verboten worden. Viele ihrer
Mitglieder waren aus Agypten geflohen und brachten ein Vierteljahrhundert
Erfahrung der Muslimbruderschaft in neue Gruppen in Tunesien und anderen Staaten

ein.126

Gleichzeitig gibt es auch deutliche Unterschiede. In der Satzung der spateren Ennahda
steht, dass ein Teil der leitenden Funktiondrinnen und Funktionare der Partei durch
Delegierte gewahlt wird. Wenngleich weiterhin hierarchisch, war Ennahda damit
offener und breiter organisiert als andere islamistische Gruppen. Generell entwickelte
sie eine durchsichtigere Organisations- und Entscheidungsstruktur als etwa in der

agyptischen Muslimbruderschaft.12”

Eine Politisierung der Bewegung erfolgte im Laufe der Siebzigerjahre durch religiose
Studierendenorganisationen. Damit einher gingen eine Abkehr von urspriinglich
modernisierungskritischen Positionen und eine Betonung der Einheit aus Religion und
Staat.128 Aus dieser Dynamik entwickelte sich eine neue Organisation. Das
Mouvement de la Tendance Islamique (MT], frei Gbersetzt: die Islamisch ausgerichtete
Bewegung) war die Nachfolgeorganisation der Islamischen Vereinigung und direkter
Vorganger der Ennahda.12?- 130 Ab seiner Entstehung war das MTI Repressionen
seitens der Regierung ausgesetzt. Aus der gemeinsamen Opposition zum Regime
entstanden die Bereitschaft, mit anderen politischen Lagern zusammenzuarbeiten,
und die Akzeptanz einer vielfiltigen politischen Landschaft.131 Der Schwerpunkt der
Bewegung verschob sich mehrmals zwischen politischem Aktivismus sowie sozialer

und religioser Arbeit. 132133

In den 1980er-Jahren konnte das MTI seine Basis kontinuierlich ausbauen. Es
entwickelte sich von einer losen religiésen Gruppe zu einer ernstzunehmenden
Opposition mit Anhangerschaft in allen Sektoren der Gesellschaft, einschlieBlich des
Sicherheitsapparates. Seitens des Staates blieb es Repressionen ausgesetzt, was auch
zur Folge hatte, dass der militante Fliigel gestarkt wurde.’3* Wie in der dgyptischen

Muslimbruderschaft, kam es im MTI zur Formierung einer militanten

17



m Dienst 6 - EU & Internationales

Parallelorganisation, der sogenannten Sicherheitsgruppe, der auch Mitglieder der
staatlichen Sicherheitsorgane angehérten.13> Fir den November 1987 plante diese
Gruppe einen Putsch gegen den alternden Langzeitprasidenten Habib Bourguiba.
Lediglich einen Tag vor der geplanten Aktion erklarte Premierminister Ben Ali den
Prasidenten fiir amtsunfihig und setzte ihn ab, um ihm selbst nachzufolgen.13¢ Der

islamistische Putsch fand nicht mehr statt.137. 138

Der neue Prasident Ben Ali versprach Demokratie und lockerte auch das Vorgehen
gegen das MTI, politische Gefangene wurden freigelassen.13? Gleichzeitig wurde in
einem neuen Parteiengesetz die Griindung von Parteien auf religidser, ethnischer oder
territorialer Basis untersagt. Vor diesem Hintergrund wurde aus der Mitte des MTI
heraus die Partei Ennahda gegriindet und um staatliche Registrierung als Partei
angesucht. Eine Entscheidung seitens der Regierung erfolgte nicht. Bei den Wahlen im
April 1989 (den ersten seit 15 Jahren) mussten die Kandidatinnen und Kandidaten der
Ennahda als Unabhangige antreten. Nach dem offiziellen Ergebnis erlangte weder eine
der zugelassenen Oppositionsparteien noch unabhangig Kandidatinnen oder
Kandidaten ein Mandat. Bei den gleichzeitig abgehaltenen Prasidentschaftswahlen
erhielt Ben Ali 99,3 % der Stimmen.140.141. 142 Es begannen Jahre autokratischer
Regierung unter Ben Ali.1*3 Der Antrag der Ennahda auf Zulassung als Partei wurde
abgelehnt. Repressionen gegenliber allen Oppositionsgruppen nahmen wieder zu. Bis
Mitte der 1990er-Jahre war das Verhaltnis zwischen Ennahda und Regierung gepragt
von Verboten und Verfolgung seitens der Regierung. Ein gro3er Teil der Ennahda-
Parteifiihrung befand sich im Exil, und die Partei selbst war innerlich gespalten, es kam
zu Abspaltungen und Parteiausschliissen.1#4 Gleichzeitig war die Partei in ihrer
Konfrontation mit der Regierung isoliert, auch von anderen Gruppen der tunesischen
Opposition. Der spatere Minister der Ennahda Lotfi Zitoun sagte spater: ,Die
Bewegung hatte es ibertrieben.“14> Der 1995 im Schweizer Exil abgehaltene
Parteikongress markiert einen Wendepunkt. Auf dem Kongress wurde die
Anwendung von Gewalt verworfen und eine Politik der uneingeschrankten
Gewaltlosigkeit beschlossen.14¢ Wie bereits zuvor das MTI akzeptierte Ennahda
grundsatzlich ein Mehrparteiensystem und die Kooperation mit anderen Parteien, um

das autoritire System zu Uberwinden.147:148.149 |n Tunesien blieb Ennahda verboten

18



m Dienst 6 - EU & Internationales

und Uber die Jahre erodierten ihre Strukturen. Mitte der 2000er-Jahre war ihre
Organisation in Tunesien beinahe verschwunden.1*0 Mittlerweile hatte sie innerhalb
der religiosen Stromungen ihr Monopol eingebiif3t und radikalere salafistische
Gruppen erhielten regen Zulauf. Diese Gruppen wurden nunmehr auch durch den
Staat als die groBere Bedrohung wahrgenommen. Der Druck auf Ennahda lief3 nach

und die Bewegung begann, ihre Strukturen wieder auszubauen.

Der Arabische Friihling hatte seinen Ausgang im Dezember 2010 in Tunesien. Als
Prasident Ben Ali 2011 infolge der soziobkonomischen Massenproteste floh und sein
Regime zusammenbrach, wurde Ennahda legalisiert. Parteigriinder al-Ghannouchi
wurde bei seiner Rickkehr aus dem Exil am Flughafen von rund 10.000 Personen?>?
empfangen.1>2 Nach einer turbulenten Ubergangsphase wurden am 25. Oktober 2011
Wahlen zur Verfassungsgebenden Versammlung durchgefiihrt, die ersten freien
Wahlen in Tunesien seit der Unabhingigkeit 1956.1°3 Obwohl die Partei vom
Volksaufstand und dem Sturz des Regimes lberrascht schien, ging sie aus den Wahlen
als starkste Partei hervor.1°% 133 Sje konnte mehr Stimmen auf sich vereinigen als die
acht nachfolgenden Parteien zusammen, was die Fragmentierung der politischen
Landschaft Tunesiens zeigt.1>¢ Der Erfolg einer islamistischen Partei kam
uberraschend, insbesondere da Tunesien bis dahin als sakulare Gesellschaft
wahrgenommen worden war und sich die bislang verbotene Partei in den

Massenprotesten nicht gesondert hervorgetan hatte.1%”

Einen Wendepunkt fiir die Ausrichtung der Partei markiert der Sturz der adgyptischen
Muslimbruderschaft 2013. Betonte Ennahda bis dahin die Gemeinsamkeiten und
Verbindungen mit verwandten Parteien und Bewegungen der Region, bemiihte sie
sich nun um Distanz zu ihnen. Hervorgehoben wurden nunmehr die spezifisch
tunesische Entstehungsgeschichte der Ennahda und insbesondere das Bekenntnis zur
Gewaltfreiheit von 1995. Anstatt von der Scharia sprach man Uber Vereinbarkeit von
Islam und Demokratie. Die aus der Ideologie der Muslimbruderschaft riihrende,
panislamische Ausrichtung der Partei wurde unter den Teppich gekehrt.1°8 159
Parteigriinder al-Ghannouchi verlautbarte, man habe den politischen Islam hinter sich
gelassen und sttinde hinter einer muslimischen Demokratie.1®© Um Ausgleich bemiiht

wurde die Verfassung von 2014 im Konsens mit sdkularen Parteien beschlossen.1¢! In

19



m Dienst 6 - EU & Internationales

der Kampagne fiir die Parlamentswahlen 2014 lag der Fokus auf Sachthemen. Es
entstand der Eindruck, dass Ennahda im Wahlkampf ,die einzige Partei [war], die nicht
uber Religion spricht“1¢2, Bei der Wahl 2014 verlor sie tiber neun Prozentpunkte und
wurde als zweitstarkste Partei Teil der Regierung.16® Aus den Wahlen 2019 ging
Ennahda trotz weiterer Verluste erneut als starkste Partei hervor. In den gleichzeitig
abgehaltenen Prasidentschaftswahlen schied ihr Kandidat jedoch bereits friihzeitig
aus. Gewahlt wurde mit Kais Saied ein parteiunabhingiger Kandidat.1%* Innerhalb
eines Jahres nach seiner Wahl hat dieser jedoch zentrale Institutionen der jungen
tunesischen Demokratie beschnitten und die Gewaltenteilung abgeschafft. Nach einer
Verfassungskrise von 2021 wurde auch das Parlament durch den Prasidenten
suspendiert.1®> Ennahda befindet sich seither erneut in Opposition. lhre Fiihrung ist
groBtenteils in Haft.16¢ Die weitere Entwicklung der Partei ist offen, wie auch die
Frage, ob der Prozess der Abwendung vom politischen Islam hin zu einer

muslimischen Demokratie Form annehmen kann.

Die Hamas® in Palastina

In Palistinal®® reichen die Verbindungen der Muslimbruderschaft bis in die
Griindungszeit der Bewegung zuriick. Der Kampf gegen den Zionismus, der als Teil
des westlichen Kolonialismus wahrgenommen wurde, ist Teil der Ideologie der
Muslimbruderschaft. Zu Beginn standen islamische Solidaritat und der Schutz der
heiligen Statten in Jerusalem, fir Musliminnen und Muslime neben Mekka und
Medina einer der heiligsten Orte, im Vordergrund. Als in Palastina 1936 der arabische
Aufstand gegen die britische Kolonialmacht ausbrach, organisierte die
Muslimbruderschaft in Agypten Spendenaufrufe und Solidaritidtsbekundungen.1¢9: 170
In diesem Kontext wurde die antizionistische Ausrichtung (nicht nur) der

Muslimbriider auch antijudisch.1”71

Die erste autochthone palastinensische Gruppe der Muslimbruderschaft wurde 1946,
noch wahrend der Zeit des britischen Mandats Uiber Palastina, gegriindet. Ausgehend
von Jerusalem entstanden im gesamten Mandatsgebiet lokale Gruppen.1’2 Eng mit der
agyptischen Organisation verbunden teilt die paldstinensische Organisation weite

Abschnitte ihrer Geschichte und Entwicklung. Allerdings schlugen die Gruppen der

20



m Dienst 6 - EU & Internationales

Muslimbruderschaft im Gazastreifen, der unter dgyptischer Kontrolle stand, und im
Westjordanland, das unter jordanischer Herrschaft stand, zeitweilig unterschiedliche

Richtungen ein.173. 174

Im Westjordanland pflegte die Muslimbruderschaft ein gutes Verhaltnis zum
jordanischen Staat. Im Unterschied zu Agypten war die Muslimbruderschaft in
Jordanien nicht verboten.1”> Militarische und geheime Aktivititen wurden nicht
betrieben. Die Aktivitdten konzentrierten sich insbesondere auf den religiésen und
sozialen Bereich sowie die aus der Griindungszeit bekannten Bildungs-, Sport- und
Jugendorganisationen. Jordanien hatte die Muslimbruderschaft friih anerkannt. Seit
den 1950er-Jahren nahm sie an Wahlen teil und war (im Gegenzug zu anderen
Gruppen) nicht von staatlicher Repression betroffen.17¢: 177 Muslimbruderschaft und
Staat, insbesondere das Koénigshaus, verband die Gegnerschaft zu sozialistischen und
nationalistischen Gruppen.1’8 Dies bedeutet nicht, dass es keine Bruchlinien gegeben
hatte. Insbesondere das gute Verhaltnis Jordaniens zum sogenannten Westen war ein
kontinuierlicher Kritikpunkt der islamistischen Gruppe.1’? Insgesamt jedoch erschien
die jordanische Muslimbruderschaft zu dieser Zeit als loyale Opposition. Erst spater
verschlechterte sich das Verhaltnis zwischen dem jordanischen Staat und der

Muslimbruderschaft, bis diese schlieRlich im April 2025 verboten wurde.180. 181

In starkem Unterschied hierzu steht die Entwicklung der Muslimbruderschaft im
agyptisch kontrollierten Gaza. Abgesehen von der kurzen Phase der Kooperation mit
den revolutionaren Freien Offizieren war das Verhaltnis angespannt und die
Muslimbruderschaft verboten. Wenngleich sie noch im Zuge des Suez-Krieges
(1956/57) stark genug war, Aktionen gegen Israel durchzufiihren, wurde sie nach
Wiederherstellung der dgyptischen Kontrolle Giber Gaza erneut verboten und erlebte
einen kontinuierlichen Niedergang. Bis zum Ausbruch des Sechstagekrieges 1967 war
die Muslimbruderschaft in Gaza kaum wahrzunehmen. Nach der israelischen
Besetzung des Gazastreifens beteiligte sich die Muslimbruderschaft kaum am
bewaffneten Kampf, der nationalistisch konnotiert und durch die Palastinensische
Befreiungsorganisation (PLO) getragen war.182 Fiir die Muslimbruderschaft standen
traditionelle Betatigungsfelder wie Wohlfahrt, religiose Einrichtungen, Bildung,

Medizin und Sport im Vordergrund.183 Die Aktivititen der Muslimbruderschaft

21



m Dienst 6 - EU & Internationales

wurden durch Israel zunachst nicht behindert. Vielmehr sah die israelische Regierung
in den religiosen Gruppen ein Gegengewicht zu den nationalistischen Gruppen, die
den bewaffneten Kampf dominierten.184 18> Die pragende Figur in Gaza wurde
Ahmed Jassin. Er war eine zentrale Figur im Ausbau der Muslimbruderschaft und
vereinte alle relevanten Einrichtungen und sozialen Aktivitaten der
Muslimbruderschaft in Gaza unter dem von ihm gegriindeten Islamischen Zentrum (al-
mudschama al-islami).18¢ Auch hier bestand noch kein Konflikt mit Israel, welches das
Zentrum 1979 anerkannte. Das Islamische Zentrum fand unter den Studierenden der
Islamischen Universitat Gaza breite Zustimmung, auf Kosten der
Studierendenorganisation der PLO.187.188 Nun trat der Gegensatz zwischen sakular-
nationalistischen und religiosen Gruppen starker zu Tage. Es kam zu
innerpalastinensischen Auseinandersetzungen. Das Aufkommen gewaltbereiter
islamistischer Gruppen in Palastina fihrte auch seitens der Muslimbruderschaft zur
Griindung eigener bewaffneter Gruppen. Entscheidend fiir die weitere Entwicklung
war der Ausbruch der ersten Intifada Ende 1987 - eines allgemeinen Volksaufstandes
in den von Israel besetzten Gebieten. Anstatt eine Entscheidung Uber eine direkte
Teilnahme der Muslimbruderschaft zu treffen, wurde eine neue Gruppe gegriindet:
die sogenannte islamische Widerstandsbewegung (arabisch Harakat al-mugawama al-

islamiya), kurz Hamas.18% 190

Der friihere Vorsitzende des Politbliros der Hamas Ismail Haniyya beschrieb sie als
,Dschihad-Bewegung der Muslimbruderschaft mit paldstinensischem Antlitz“1?1. Darin
werden die zentralen Bestandteile ihrer Ideologie deutlich. Basierend auf dem
Fundament des Islamismus der Muslimbriider ist sie eine
paldstinensisch-nationalistische Organisation, die sich zur Erreichung ihrer Ziele
militanter und terroristischer Mittel bedient.1?2 193 Urspriinglich eine Organisation
unter vielen wurde die rasch wachsende Hamas in Gaza, spater ganz Palastina,
synonym mit der Muslimbruderschaft. Durch die Betonung des Dschihad
unterscheidet sich Hamas von anderen Organisationen der Muslimbruderschaft.
Wenngleich soziales Engagement weiterhin betrieben wurde, war der Kern der
Ideologie in Gaza nun der religios begriindete bewaffnete Kampf gegen Israel zur

Befreiung Palistinas.194 19>

22



m Dienst 6 - EU & Internationales

Die Hamas ist nicht nur eine islamistische, sondern auch eine palastinensisch-
nationalistische Organisation und steht in Konkurrenz zu sdkular-nationalistischen
Gruppen. Nachdem der bewaffnete Kampf zuvor von diesen Gruppen anndhernd
monopolisiert worden war, vereinte die Hamas Religion und bewaffneten Kampf.17¢
Ab den 1990er-Jahren begann sich die innerpalastinensische Dynamik zu wandeln.
Wahrend sich die sakular-nationalistischen Gruppen nach jahrzehntelangem
erfolglosem Kampf maRigten, radikalisierte sich die Hamas. Sie profitierte von einer
zunehmenden Desillusionierung der Bevolkerung gegeniber den erfolglosen
nationalistischen Gruppen. Hinzu kommt eine tiberregionale Dynamik, die
islamistischen Bewegungen spatestens seit 1979197 Aufwind verlieh.1?8 Wiahrend die
PLO den bewaffneten Kampf aufgab, was im Oslo-Friedensprozess miindete, bezog
die Hamas die Gegenposition. Als es erstmals schien, dass die sakular-
nationalistischen Gruppen den gewaltsamen Kampf beenden wiirden, veroffentlichte
die Hamas ihre Charta, in der sie die Befreiung Palastinas, in den Grenzen des
Vélkerbundmandates, festschrieb.1?? Ideologisch hob die Hamas den Nahostkonflikt
von einer nationalen auf eine religiose Ebene und erklarte den Kampf fir die
Befreiung Palastinas zu einer religidsen Pflicht fur alle Musliminnen und Muslime.2%°
Von diesem Standpunkt aus lehnte die Hamas kategorisch alle (potenziellen)
Zugestandnisse ab und stilisierte sich selbst als die einzig legitime Vertreterin des
paldstinensischen Volkes, als Erbin und Nachfolgerin des bewaffneten Kampfes. Unter
diesen Vorzeichen konnte sie ihre Strukturen auf das Westjordanland ausdehnen und
wurde zu einer umfassenden Organisation aus religidser, sozialer und politischer

Bewegung und insbesondere einer Miliz.201, 202,203, 204

Die Spannungen zwischen der Hamas und der dominierenden sakular-
nationalistischen Partei Fatah (deutsch: Offnung/Befreiung) prigt seit den 1990er-
Jahren die innerpalastinensische Dynamik. Gestlitzt auf soziale Graswurzelarbeit und
eine Vielzahl an Organisationen und Strukturen, von Moscheen bis zu Sportvereinen,
verbreiterte die Hamas sukzessive ihre Basis in der Bevolkerung und traf die
strategische Entscheidung, auch an Wahlen teilzunehmen.2%> 206 Als 2004 und 2005
im Westjordanland und Gaza erstmals nach dem Tod Jassir Arafats2%’ wieder

Kommunalwahlen abgehalten wurden, konnten Fatah und Hamas, zur allgemeinen

23



m Dienst 6 - EU & Internationales

Uberraschung, annihernd gleich stark abschneiden.2°8 Hatte die Hamas die Wahlen
zum palastinensischen Legislativrat 1996 noch boykottiert, konnte sie 2006 mit 74
von 132 Mandaten einen Erdrutschsieg einfahren (die Fatah erreichte 45).207
Wenngleich es seitens beider gro3er Parteien zu UnregelmaBigkeiten gekommen sein
diirfte, stellte das Ergebnis durchaus den Willen der palastinensischen Bevélkerung
dar.210 Der Wahlsieg bedeutete jedoch nicht automatisch auch politische Macht. Eine
von der Hamas geflihrte Regierung war fur keinen der anderen Akteure annehmbar.
Gelder fir die palastinensische Administration wurden zurtickgehalten, was den
Konflikt weiter befeuerte. Eine auf internationalen Druck gebildete Einheitsregierung
konnte die Spannungen nicht abbauen, die zu biirgerkriegsdhnlichen Kampfen
eskalierten, wobei beide Seiten auf reguldre Sicherheitskrafte und irreguldre Milizen
zurlickgriffen.2!! Es kam zur De-facto-Teilung der palastinensischen Gebiete. Im
Gazastreifen konnte sich Hamas behaupten, wohingegen die Fatah das
Westjordanland unter ihre Kontrolle brachte.?12 Auch die politischen Institutionen
wurden geteilt. Wahrend der Prasident im Westjordanland eine Fatah-gefihrte
Notregierung einsetzte, bestand die - nur mehr aus Hamas-nominierten
Ministerinnen und Ministern bestehende - bisherige Einheitsregierung in Gaza fort.
Die Hamas wurde zur ersten Organisation der Muslimbruderschaft, welche ihre
Herrschaft tGber ein Territorium konsolidieren konnte. Fiir die Menschen in Gaza
bedeutete dies einen Paradigmenwechsel. Basierend auf dem Narrativ, durch ihren
Wahlsieg demokratisch legitimiert zu sein, betrieb Hamas die Islamisierung des
taglichen Lebens. Da ihre Herrschaft mit Gewalt etabliert wurde und ihre Gegner
ausgeschaltet waren, konnte sie ungehindert die bestehenden Strukturen umbauen
und durch ihre eigenen Institutionen ersetzen. Proteste in der Bevolkerung 2009
verhinderten jedoch die rasche Einfiihrung eines auf der Scharia basierenden
Rechtssystems. Die Hamas betrieb ihr Projekt einer Umgestaltung von oben fortan
subtiler.213 214 Seijt der Errichtung ihrer Herrschaft (iber Gaza entstand ein
andauernder bewaffneter Konflikt mit Israel. Provoziert durch Raketenbeschuss und
terroristische Aktionen fuhrte Israel mehrfach militarische Aktionen gegen die Hamas
durch, jedoch ohne die Herrschaft der Organisation in Gaza zu gefahrden. Nach dem
groBangelegten Terrorangriff der Hamas auf Israel und dem Massaker an der

israelischen Zivilbevélkerung vom 7. Oktober 2023 sowie der militarischen Reaktion

24



m Dienst 6 - EU & Internationales

Israels, hat dieser Konflikt eine neue furchtbare Dimension erreicht. Zwei Jahre spater
scheint die Hamas zerschlagen. Es bleibt abzuwarten, ob diese jlingste Eskalation die
zuletzt einzige Herrschaft einer aus der Muslimbruderschaft entstandenen Partei

dauerhaft beenden wird.

Conclusio

Die Muslimbruderschaft bleibt weiterhin schwer zu fassen. Die Beispiele haben
gezeigt wie sich Gruppen der Organisation, immer auch im Wechselspiel mit den
jeweiligen Staaten, an die jeweiligen Gegebenheiten entwickelt und angepasst haben.
Nach einem Moment des Erfolges wahrend des arabischen Frihlings sind die Gruppen
der Organisation heute erneut unter Druck. In vielen Staaten ist die
Muslimbruderschaft verboten. Innerhalb des islamistischen Spektrums konkurriert sie
mit einer Vielzahl neuer Gruppen. Beinahe einhundert Jahre nach ihrer Entstehung ist

offen, welchen Weg die weitere Entwicklung der Organisation nehmen wird.

25



m Dienst 6 - EU & Internationales

1 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S. 45.

2 Sofern Transliterationen aus dem arabischen Alphabet Eingang in dieses Dossier gefunden haben,
werden sie in jener Form wiedergegeben, wie sie in der verwendeten Quelle benutzt wird.

8 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797.S. 229-231.

4 Beispielsweise die Studie von Vidino, Lorenzo: The Muslim Brotherhood in Austria. Washington, D.C.:
The George Washington University, Program on Extremism, 2017.

5 Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood : Ideology, History, Descendants. Amsterdam: Amsterdam
University Press, 2022. S. 24-26.

6 Gumuscu, Sebnem. Democracy or Authoritarianism : Islamist Governments in Turkey, Egypt, and Tunisia.
Cambridge, United Kingdom: Cambridge University Press, 2023. S. 202-254

7 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Minchen: C. H.
Beck, 2022. 5.229-231.

8 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S.9.

? In der Literatur wird der wahhabitisch geprigte Islam, aufgrund seiner besonders puritanischen
Auslegungen, manchmal gesondert hervorgehoben. Er ist Teil der hanbalitischen Rechtsschule und
somit Teil des sunnitischen Islam. Siehe auch Mozaffari, Mehdi. What is Islamism? History and Definition
of a Concept. In: Totalitarian Movements and Political Religions, 8, Nr. 1 (2007): S. 17-33.
https://doi.org/10.1080/14690760601121622. S. 21-27.

10 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S. 9.

11 Kramer, Gudrun. Kleine Geschichte des Islamismus. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 75, Nr. 16-19
(2025): S. 4-9. Abgerufen am 22. Mai 2025. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-
2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/.

12 Meijer, Roel. The Problem of the Political in Islamist Movements. In: Whatever Happened to the
Islamists?: Salafis, Heavy Metal Muslims and the Lure of Consumerist Islam, herausgegeben von Olivier
Roy. London: Hurst & Company, 2012.

13 Erweitert man den Fokus tiber die europiischen Staaten und die muslimische Welt auf eine globale
Ebene, scheint nicht so sehr ein Niedergang der islamischen Welt stattgefunden zu haben, sondern
vielmehr ein noch nicht zur Ganze erklarter Entwicklungsschub der europaischen Staaten ab dem

15. Jahrhundert. Siehe auch: Jones, Eric L. Das Wunder Europa: Umwelt, Wirtschaft und Geopolitik in der
Geschichte Europas und Asiens. Tiibingen: Mohr, 1991.

14 Fiir eine allgemeine Darstellung siehe: Khalidi, Rashid. The Origins of Arab Nationalism. New York, NY:
Columbia University Press, 1991.

15 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 49-52.

16 Hinzu kommt noch ein sikularer Ansatz, der Religion als Privatsache betrachtet.

17 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S. 33-34.

18 Die modernistische Strémung steht der Moderne, trotz deren westlicher Priagung, positiv gegeniiber
und sieht keine Hindernisse in der Verbindung von Moderne und Islam. (Scheinbare) Widerspriiche
werden als Fehlinterpretationen der Aussagen des Korans gesehen und verworfen. Vielmehr werden in
einer modernistischen Interpretation des Korans bereits Andeutungen moderner Entwicklungen
identifiziert. Die traditionalistische Stromung steht der Moderne und ihrem Einfluss generell ablehnend
gegenlber. Die wahrgenommene Riickstandigkeit und Probleme in der islamischen Welt wird als
direkte Folge des westlichen Einflusses und der Ubernahme von Aspekten der Moderne
wahrgenommen. Die etablierten Institutionen, insbesondere die etablierten Rechtsschulen, werden
positiv gesehen. Zur Uberwindung der Probleme soll ein traditionelles, von modernen Einfliissen
gereinigtes Verhaltnis zwischen Religion und Herrschaft wiederhergestellt werden. Siehe auch die
Eintrage Traditionalismus, Modernismus und Reformislam. In: Bundeszentrale fiir politische Bildung. Kleines
Islamlexikon. Abgerufen am 9. Mai 2025. https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/.

26


https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1080/14690760601121622
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/

m Dienst 6 - EU & Internationales

1% Bundeszentrale fiir politische Bildung. Kleines Islamlexikon: Reformislam. Abgerufen am 9. Mai 2025.
https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/21634/reformislam.

20 Conrad, Simon. Saldfiyya. Konrad-Adenauer-Stiftung - Extremismus. Abgerufen am 15. Mai 2025.
https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/salafiyya.

21 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S. 33-34.

22 |n seinen eigenen Worten beschrieb al-Banna die Entstehung der Muslimbruderschaft nicht als
bewusste Griindung, sondern vielmehr als eine Ubernahme der Fiihrung auf Bitte der Gruppe. Kramer,
Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H. Beck, 2022.
https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 128-130.

23 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press,
1993.S.7.

24 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797.S. 124-125.

25 zitiert nach: Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider.
Minchen: C. H. Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 128-129. Siehe auch
Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press,
1993.S.8.

26 Willi, Victor J. Briider im Geiste. Zenith Magazin, 4. Mai 2021. Abgerufen am 10. April 2025.
https://magazin.zenith.me/de/politik/geschichte-der-muslimbruderschaft.

27 Davidyan, Noa. Gendering the Muslim Brotherhood: The Social Network of the Muslim Sisters in
Twentieth-Century Egypt. Middle Eastern Studies 61, Nr. 1 (2025): S. 129-147.
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2356606. S. 129.

28 Davidyan, Noa. Gendering the Muslim Brotherhood: The Social Network of the Muslim Sisters in
Twentieth-Century Egypt. Middle Eastern Studies 61, Nr. 1 (2025): S. 129-147.
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2356606.

29 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797.S. 229-231.

30 Die drei bedeutendsten Vordenker des Reformislam seit dem 19. Jahrhundert waren Jamal ad-Din al-
Afghani, Muhammad ‘Abduh und Mohammed Rashid Rida, wobei die ersten beiden eher der
modernistischen Stromung zuzuordnen sind. Siehe hierzu auch: Kramer, Gudrun. Der Architekt des
Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H. Beck, 2022.
https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 30-35, sowie Hafez, Farid. Islamisch-politische Denker:
eine Einflihrung in die islamisch-politische Ideengeschichte. Frankfurt a. M., Wien: Peter Lang Edition,
2015, S. 109-111, und Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt,
1968-2018. Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649.
S. 18-24.

3L Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 30.

32 Der Begriff Scharia (wértlich etwa ,der vorgeschriebene Weg") bezeichnet das System einer
islamischen Rechts- und Werteordnung. Traditionell wird zwischen Regeln fiir die Religionsausiibung
(z. B. Fastenregeln) und Regelungen der zwischenmenschlichen Beziehungen (z. B. Ehe- oder
Strafrecht) unterschieden. Die Scharia wird oftmals mit dem islamischen Recht gleichgesetzt. Dieses
umfasst traditionell jedoch neben den religiésen Quellen Koran und Propheteniberlieferung auch
Ableitungen und Auslegungen im Rahmen der traditionellen Rechtsschulen sowie weltliche
Bestandteile wie Gewohnheitsrecht oder Herrscherverordnungen. Im islamistischen Kontext wird die
Scharia als allumfassend angesehen. Auslegungen und Ergdnzungen werden abgelehnt. Siehe auch
Kramer, Gudrun. Geschichte des Islam. Miinchen: C. H. Beck Paperback, 2024. S.95-99. Fir
tiefergehende Information zum islamischen Recht siehe Miiller, Christian. Recht und historische
Entwicklung der Scharia im Islam. Berlin/Boston: De Gruyter, 2022.

33 |n der Friihzeit des Islam wurde der Herrscher tiber das Territorium des Islam als Kalif (wortlich etwa
Nachfolger oder Stellvertreter) und dessen Amt als Kalifat bezeichnet. Nach dem Tod des Propheten
Ubernahmen diese Kalifen die Fiihrung der Gemeinschaft der Glaubigen in administrativer, politischer,
militarischer und kultischer Hinsicht (jedoch explizit nicht hinsichtlich der prophetischen Rolle
Muhammeds). Nach den vier direkten Nachfolgern des Propheten, den sogenannten rechtgeleiteten
Kalifen, welche allgemein anerkannt wurden, fiihrte die Frage der legitimen Nachfolge im Amt des

27


https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/21634/reformislam/
https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/salafiyya
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797.%20S.%C2%A0128%E2%80%93129
https://magazin.zenith.me/de/politik/geschichte-der-muslimbruderschaft
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2356606
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2356606
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649

m Dienst 6 - EU & Internationales

Kalifen zur politischen und in weiterer Folge auch theologischen Spaltung. Im Laufe der Geschichte
wurde der Titel des Kalifen durch verschiedene Herrscherdynastien beansprucht, nahm in seiner
Bedeutung jedoch zunehmend ab. Abgesehen vom sogenannten Kalifat des sogenannten Islamischen
Staates, IS, wurde der Titel zuletzt, bis zur Abschaffung durch die tirkische Nationalversammlung 1924,
von der Dynastie der Osmanen gehalten. Siehe auch Funke, Christian. Kalifat. Konrad-Adenauer-
Stiftung - Extremismus. Abgerufen am 14. August 2025.
https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/kalifat. Fiir einen Uberblick tiber die Geschichte
des Amtes und die verschiedenen Dynastien, welche das Amt des Kalifen beanspruchten, siehe auch
Ende, Werner, Udo Steinbach und Renate Lau, Hrsg. Der Islam in der Gegenwart: Entwicklung und
Ausbreitung; Kultur und Religion; Staat, Politik und Recht. Miinchen: C. H. Beck, 2005.

34 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 51.

35 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus : Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 156.

3¢ Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press,
1993. S. 234-236.

37 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S.9.

38 Murtaza, Muhammad Sameer. Die digyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin:
rotation, 2011. S. 55.

39 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 34-38.
40 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. 5.201-213.

41 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S.46-47.

42 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797.S. 135.

43 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 30.

44 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press,
1993.S. 16.

45 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649.S. 17-19
sowie S. 30-34.

46 Murtaza, Muhammad Sameer. Die dgyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin:
rotation, 2011. S. 42-43.

47 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press,
1993.S.216-217.

48 Murtaza, Muhammad Sameer. Die dgyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin:
rotation, 2011. S. 42.

49 Der sunnitische Islam kennt keinen organisierten Klerus, sondern lediglich Schriftgelehrte.
Theologische oder rechtliche Unstimmigkeiten resultierten in der Geschichte daher oftmals in der
Aufspaltung in mehrere Rechtsschulen. Heute existieren mit der hanafitischen, der malikitischen, der
schafi'itischen und der hanbalitischen vier groBe sunnitische Rechtsschulen, weiters die beinahe
ausgestorbene zahiritische Schule. Hinzu kommen die beiden in der Literatur teilweise ebenfalls als
Rechtsschulen bezeichneten gréften Richtungen des schiitischen Islam Jafariten und Zaiiditen sowie
die Ibaditen im heutigen Oman, welche weder der sunnitischen noch der schiitischen Richtung des
Islam zuzuordnen sind. In Summe werden somit heute im Allgemeinen acht Rechtsschulen anerkannt.
Siehe auch: Ende, Werner, Udo Steinbach und Renate Lau, Hrsg. Der Islam in der Gegenwart: Entwicklung
und Ausbreitung; Kultur und Religion; Staat, Politik und Recht. Miinchen: C. H. Beck, 2005.

50 Kramer, Gudrun. Geschichte des Islam. Miinchen: C. H. Beck Paperback, 2024. S. 285.

51 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S. 49-50.

52 Kramer, Gudrun. Geschichte des Islam. Miinchen: C. H. Beck Paperback, 2024. S. 285.

53 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 34—49.28



https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/kalifat
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649

m Dienst 6 - EU & Internationales

54 Kramer, Gudrun. Kleine Geschichte des Islamismus. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 75, Nr. 16-19
(2025): S. 4-9. Abgerufen am 22. Mai 2025. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-
2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/.

55> Kramer, Gudrun. Geschichte des Islam. Minchen: C. H. Beck Paperback, 2024. S. 285.

56 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797.S. 331-337 sowie S. 353-356.

57 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press,
1993.S.52-55.

58 Dorfler, Benjamin: Die Organisation der Muslimbriider in Agypten. In: Islam, Islamismus und islamischer
Extremismus: eine Einfiihrung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 63-77. Wien:
BMLYV, Landesverteidigungsakademie (LVAK), Institut fir Friedenssicherung und Konfliktmanagement
(IFK), 2008. Abgerufen am 15. Mai 2025.

https://www.bmlv.gv.at/pdf pool/publikationen/12 iie 5 muslimbrueder.pdf. S. 66-67.

59 Das Vélkerbundmandat fiir Palistina war die 1922 vom Vélkerbund an das Vereinigte Kénigreich
Ubertragene Vollmacht, das zuvor osmanische Gebiet Palastina zu verwalten. Siehe auch United
Nations Digital Library. Text of Mandate [for Palestine]: note / by the Secretary-General. 18. April 1947,
Abgerufen am 25. August 2025. https://digitallibrary.un.org/record/829707?v=pdf.

60 Wie viele Muslimbriider tatsichlich in Palistina kimpften, ist umstritten, die Muslimbruderschaft
selbst spricht von drei Bataillonen. Siehe auch Stummelreiter, Florian. Die dgyptische Muslimbruderschaft
und ihr Verhdltnis zu Israel. Wien: Hochschulschrift Universitat Wien, 2013. S. 36.

61 Al-Banna selbst hatte schon wihrend des Weltkrieges Kontakt mit antibritischen dgyptischen
Offizieren, welche spater in den Freien Offizieren aufgehen sollten. Diese spielten auch fiir die
Ausbildung der Freiwilligenbataillone eine Rolle. Siehe auch Dérfler, Benjamin: Die Organisation der
Muslimbriider in Agypten. In: Islam, Islamismus und islamischer Extremismus: eine Einfiihrung,
herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 63-77. Wien: BMLV,
Landesverteidigungsakademie (LVAKk), Institut fiir Friedenssicherung und Konfliktmanagement (IFK),
2008. Abgerufen am 15. Mai 2025.

https://www.bmlv.gv.at/pdf pool/publikationen/12 iie 5 _muslimbrueder.pdf. S. 66.

62 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 377-384.

63 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press,
1993.S.56-58.

64 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 394-402.

65> Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018. Cambridge:
Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 8.

66 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press,
1993. S. 80-84.

67 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press,
1993. S. 96 sowie S. 125-162.

¢8 Dorfler, Benjamin: Die Organisation der Muslimbriider in Agypten. In: Islam, Islamismus und islamischer
Extremismus: eine Einfiihrung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 63-77. Wien:
BMLYV, Landesverteidigungsakademie (LVAKk), Institut fir Friedenssicherung und Konfliktmanagement
(IFK), 2008. Abgerufen am 15. Mai 2025.

https://www.bmlv.gv.at/pdf pool/publikationen/12 iie 5 muslimbrueder.pdf. S. 68.

69 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S.49-57.

70 Hafez, Farid. Islamisch-politische Denker: eine Einfiihrung in die islamisch-politische Ideengeschichte.
Frankfurt a.M., Wien: Peter Lang Edition, 2015. S. 189-190.

7 Das Konzept der Jahiliyyah l3sst sich nicht wértlich Gibersetzen. In der urspriinglichen Bedeutung
bezeichnet es die Zeit vor der Offenbarung des Islam. Spater erhielt der Begriff eine breitere
Bedeutung und wird auch fir einen unislamischen (Gesellschafts-) Zustand verwendet. Bei Qutb ist es
der Gegenbegriff zur sogenannten Hakimiyyah, dem als islamisch wahrgenommenen (Gesellschafts-)
Zustand der sogenannten Souveranitat Gottes. Siehe auch: Khatab, Sayed. Hakimiyyah and Jahiliyyah in
the Thought of Sayyid Qutb. In: Middle Eastern Studies, 38, Nr. 3 (2002): S. 145-170.
https://doi.org/10.1080/714004475. S. 164-166.

29


https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf
https://digitallibrary.un.org/record/829707?v=pdf
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf
https://doi.org/10.1080/714004475

m Dienst 6 - EU & Internationales

72 Das Konzept des Dschihad hat mehrere Bedeutungen. Als sogenannter gro3er Dschihad bezieht er
sich darauf, ein gottgefalliges Leben und einen Kampf gegen das eigene Ego zu fiihren. Als sogenannter
kleiner Dschihad wird er mit Mitteln der Gewalt gefiihrt. Fiir dschihadistisch-islamistische Strémungen
ist letzterer der Kern ihrer Ideologie und ihres Kampfes gegen alles aus ihrer Sicht Unislamische. Siehe
auch Conrad, Simon. Dschihad. Konrad-Adenauer-Stiftung - Extremismus. Abgerufen am 15. Mai 2025.
https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/dschihad. Fiir einen tieferen Einblick siehe auch
Cook, David. Understanding Jihad. Oakland, California: University of California Press, 2015.
https://doi.org/10.1525/9780520962491.

73 Kramer, Gudrun. Kleine Geschichte des Islamismus. In: Aus Politik und Zeitgeschichte: Aus Politik und
Zeitgeschichte, 75, Nr. 16-19 (2025): S. 4-9. Abgerufen am 22. Mai 2025.
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-
islamismus/.

74 Murtaza, Muhammad Sameer. Die dgyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin:
rotation, 2011. S. 116-124.

7> Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S. 49.

76 Shehata, Samer S. Political DA’'WA: Understanding the Muslim Brotherhood’s Participation in Semi-
Authoritarian Elections. In: Islamist Politics in the Middle East, herausgegeben von Samer S. Shehata

S. 120-45. London: Routledge, 2012. https://doi.org/10.4324/9780203126318.S. 7.

77 Dérfler, Benjamin: Die Organisation der Muslimbriider in Agypten. In: Islam, Islamismus und islamischer
Extremismus: eine Einfiihrung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 63-77. Wien:
BMLYV, Landesverteidigungsakademie (LVAK), Institut fir Friedenssicherung und Konfliktmanagement
(IFK), 2008. Abgerufen am 15. Mai 2025.

https://www.bmlv.gv.at/pdf pool/publikationen/12 iie_5 muslimbrueder.pdf.

78 McCarthy, Rory. When Islamists Lose: The Politicization of Tunisia’s Ennahda Movement. In: Middle East
Journal, 72, Nr. 3 (2018): S. 365-384. https://doi.org/10.3751/72.3.11. S. 365-366.

79 Guitta, Olivier. Muslim Brotherhood Parties in the Middle East and North Africa Region. In: European
View, 9, Nr. 2 (2010): S. 283-284. https://doi.org/10.1007/512290-010-0142-2.

80 Bourlond, Astrid, Giulia Macario. From Partners to Antagonists: The Muslim Brotherhood and the State in
Jordan. Italian Institute for International Political Studies, ISPI, Commentary. 20. Marz 2025. Abgerufen
am 20. Mai 2025. https://www.ispionline.it/en/publication/from-partners-to-antagonists-the-muslim-
brotherhood-and-the-state-in-jordan-203373.

81 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001.

82 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 50-62.
83 SciencesPo Center for International Studies: The rise, politicisation, and decline of Egyptian Salafism.
Interview mit Stéphane Lacroix. 22. April 2024. Abgerufen am 30. Juni 2025.
https://www.sciencespo.fr/ceri/en/content/rise-politicisation-and-decline-egyptian-salafism-
interview-stephane-lacroix.

84 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 50-52.
85 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 65-88.
86 1...] insisting that meaningful reform could only be achieved through peaceful political participation
within the framework of the nationstate.”, Gibersetzt durch den Verfasser, zitiert nach Willi, Victor J.
The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018. Cambridge: Cambridge
University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 94.

87 Baker, Raymond William. Sadat and After: Struggles for Egypt’s Political Soul. Cambridge, MA: Harvard
University Press, 2013. https://doi.org./10.4159/harvard.9780674280434. S. 244-246.

88 zitiert nach Murtaza, Muhammad Sameer. Die dgyptische Muslimbruderschaft : Geschichte und
Ideologie. Berlin: rotation, 2011. S. 201.

89 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S.72.

90 Baker, Raymond William. Sadat and After : Struggles for Egypt’s Political Soul. Cambridge, MA: Harvard
University Press, 2013. https://doi.org./10.4159/harvard.9780674280434. S. 246-247.

30


https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/dschihad
https://doi.org/10.1525/9780520962491
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://doi.org/10.4324/9780203126318
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf
https://doi.org/10.3751/72.3.11
https://doi.org/10.1007/s12290-010-0142-2
https://www.ispionline.it/en/publication/from-partners-to-antagonists-the-muslim-brotherhood-and-the-state-in-jordan-203373
https://www.ispionline.it/en/publication/from-partners-to-antagonists-the-muslim-brotherhood-and-the-state-in-jordan-203373
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://www.sciencespo.fr/ceri/en/content/rise-politicisation-and-decline-egyptian-salafism-interview-stephane-lacroix
https://www.sciencespo.fr/ceri/en/content/rise-politicisation-and-decline-egyptian-salafism-interview-stephane-lacroix
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org./10.4159/harvard.9780674280434
https://doi.org./10.4159/harvard.9780674280434

m Dienst 6 - EU & Internationales

2L Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 85-97.
22 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 112.

23 Mit der Partizipation in einem Mehrparteiensystem geht die prinzipielle Bereitschaft, mit anderen
politischen Kraften zusammenzuarbeiten, einher, was mit dem Absolutheitsanspruch und dem Konzept
der universellen Mission im Widerspruch steht. Weiters hatte Hassan al-Banna zwar die politische
Partizipation gefordert, ein Mehrparteiensystem allerdings stets abgelehnt, da dadurch die Einheit der
Glaubigen gespalten wiirde. Siehe auch Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New
York, Oxford: Oxford University Press, 1993. S. 261.

94 Murtaza, Muhammad Sameer. Die dgyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin:
rotation, 2011. S. 214.

2> Mit Ausnahme der Wahl von 1990, die von nahezu allen Oppositionsgruppen boykottiert wurde.

6 Da die Muslimbruderschaft nicht legalisiert war, trat sie zur Wahl in Allianz mit anderen
Oppositionsgruppen an. Es ist bemerkenswert, dass sie mit einer Ausnahme an allen Wahlen teilnahm,
obwohl das Wahlsystem in Agypten zu dieser Zeit Oppositionsgruppen keine realistische Méglichkeit
eroffnete, staatliche Politik effektiv zu beeinflussen. In der Literatur wird vermutet, dass die Phasen des
Wahlkampfes dennoch Maoglichkeiten flir politische Agitation und gesteigerte 6ffentliche
Wahrnehmung boten, die ansonsten nicht offen standen. Siehe auch Shehata, Samer S. Political DA'WA:
Understanding the Muslim Brotherhood'’s Participation in Semi-Authoritarian Elections. In: Islamist Politics in
the Middle East, herausgegeben von Samer S. Shehata, S. 120-145. London: Routledge, 2012.
https://doi.org/10.4324/9780203126318. S. 120.

97 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 122.

98 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S.72.

29 Murtaza, Muhammad Sameer. Die digyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin:
rotation, 2011. S. 214.

100 \Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 122.

101 Flores, Alexander. Agypten. In: Der Islam in der Gegenwart, herausgegeben von Ende, Werner, und
Renate Laut. S. 477-489. Miinchen: Beck, 2005. S. 479.

102 Al-Awadi, Hisham. The Muslim Brothers in Pursuit of Legitimacy: Power and Political Islam in Egypt
under Mubarak. 1982-2000. London, New York: I. B. Tauris, 2004.
http://dx.doi.org/10.5040/9780755608041. S. 170-192.

103 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 122.

104 Der Umstand, dass einige der Attentiter des 11. September beziehungsweise deren Unterstiitzer
friher Mitglieder der Muslimbruderschaft gewesen waren, machte dies nicht einfacher. Siehe auch
Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018. Cambridge:
Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 179-185.

105 |m November 2003 sprach Prasident Bush Agypten in diesem Zusammenhang explizit an: , The great
and proud nation of Egypt has shown the way toward peace in the Middle East, and now should show
the way toward democracy in the Middle East. (Applause.) Champions of democracy in the region
understand that democracy is not perfect, it is not the path to utopia, but it's the only path to national
success and dignity.“ Bush, George W. Remarks by President George W. Bush at the 20th Anniversary of
the National Endowment for Democracy. 3. November 2003. Abgerufen am 1. Juli 2025.
https://www.ned.org/remarks-by-president-george-w-bush-at-the-20th-anniversary.

106 Dije Muslimbruderschaft betrieb eine sogenannte Reforminitiative, in der sie etwas verschwommen
religiose und politische Freiheiten und ein republikanisch-demokratisches System auf der Basis von
Verfassung und Demokratie, alles im Rahmen der Prinzipien des Islam, forderte. Willi, Victor J. The
Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018. Cambridge: Cambridge
University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 196-200.

107 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 203.

31


https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.4324/9780203126318
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
http://dx.doi.org/10.5040/9780755608041
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://www.ned.org/remarks-by-president-george-w-bush-at-the-20th-anniversary/
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649

m Dienst 6 - EU & Internationales

108 Der Erfolg wiare wohl noch gréRer ausgefallen, hitte die Bruderschaft auf Druck der Regierung ihre
Kandidaten der dritten Wahlrunde nicht zum Riickzug aufgefordert. Siehe auch Willi, Victor J. The
Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018. Cambridge: Cambridge
University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 206.

109 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 214-224.
110 Dunne, Michele. Opaque and Messy Elections. Carnegie Endowment for International Peace,

20. November 2010. Abgerufen am 20. Mai 2025.
https://carnegieendowment.org/research/2010/11/opaque-and-messy-elections?lang=en.

11 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 229.

12 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 254.

113 Nach der Einschitzung unabhingiger Wahlbeobachter bilden die Wahlen den Willen der
Bevdlkerung ab, wenngleich die Wahl unter unzureichenden rechtlichen Rahmenbedingungen
stattfanden, da der regierende Militarrat keine Reformen umgesetzt hatte. Siehe auch The Carter
Center. Final Report of the Carter Center Mission to Witness the 2011-2012 Parliamentary Elections in
Egypt. Abgerufen am 20. Mai 2025.
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/egypt-2011-
2012-final-rpt.pdf.

114 Carnegie Endowment for International Peace. 2012 Egyptian Parliamentary Elections.

22. Janner 2015. Abgerufen am 20. Mai 2025. https://carnegieendowment.org/posts/2015/01/2012-
egyptian-parliamentary-elections?lang=en.

115 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 230-261.
116 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 273-306.
17 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 273-306.
118 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968-2018.
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 384-387.
119 |n diesem Papier wird die in der deutschsprachigen Presse und Literatur etablierte Umschrift
Ennahda benutzt. Die korrekte Ubertragung aus dem Arabischen lautet Harakat an-Nahda, was
Ubersetzt Bewegung der Renaissance bedeutet, unter Verweis auf die Periode der Nahda, der
arabischen Renaissance im 19. Jahrhundert. Siehe auch Kramer, Gudrun. Geschichte des Islam.
Minchen: C. H. Beck Paperback, 2024. S. 270-271.

120 Cavatorta, Francesco, Fabio Merone. Moderation through Exclusion? The Journey of the Tunisian
Ennahda from Fundamentalist to Conservative Party? In: Democratization, 20, Nr. 5 (2013): S. 857-75.
https://doi.org/10.1080/13510347.2013.801255. S. 860.

121 Der mittlerweile 84-jihrige Rached Ghannouchi war seit den 1960er-Jahren an der Griindung aller
Vorgangerorganisationen der Ennahda beteiligt. Nach der Wahl 2019 wurde er zum
Parlamentsprasidenten gewahlt und hatte dieses Amt bis zur Auflésung der Volksversammlung (gegen
deren Willen) 2021 inne. Seit 2023 ist er erneut in Haft und wurde zu mehreren langjéhrigen
Haftstrafen verurteilt, zuletzt im Juli 2025.

122 \Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/050/9780190670757.001.0001. S. 38.

123 \Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 37-39.

124 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 50.

125 Wenngleich in der Zwischenkriegszeit in einer dhnlichen Ausgangsposition wie Agypten, entstanden
islamistische Gruppen in Tunesien erst nach der Unabhangigkeit und unter dem Eindruck der
Sakularisierung von oben und Zuriickdrangung bestehender religidser Strukturen durch Prasident
Bourguiba. Siehe auch Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst &
Company, 2017. https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 11-52.

126 \Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 6 sowie S. 37-38.

32


https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://carnegieendowment.org/research/2010/11/opaque-and-messy-elections?lang=en
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/egypt-2011-2012-final-rpt.pdf
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/egypt-2011-2012-final-rpt.pdf
https://carnegieendowment.org/posts/2015/01/2012-egyptian-parliamentary-elections?lang=en
https://carnegieendowment.org/posts/2015/01/2012-egyptian-parliamentary-elections?lang=en
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1080/13510347.2013.801255
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001

m Dienst 6 - EU & Internationales

127 patel, David S. Ennahda: Before and After the Coup in Tunisia. A Conversation with Andrew F. March.
8. Juli 2022. Abgerufen am 1. Juli 2025. https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-
conversations/cc-14.html.

128 Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie Endowment for International
Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025.
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 3-4.

129 \Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/050/9780190670757.001.0001. S. 43-45.

130 Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie Endowment for International
Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025.
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 4-5.

131 Dies resultierte aus der spezifischen politischen Landschaft Tunesiens, in welcher sikular-
demokratische Gruppen, die traditionell starke und gewerkschaftlich organisierte Arbeiterbewegung
sowie religiose Gruppen (gemeinsam) in Opposition zur autoritdren Regierung unter Prasident
Bourguiba standen. Siehe auch Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie
Endowment for International Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025.
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 4-5 sowie Patel, David S. Ennahda: Before and After the Coup in Tunisia. A
Conversation with Andrew F. March. 8. Juli 2022. Abgerufen am 1. Juli 2025.
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html.

132 Merone, Fabio, Rory McCarthy. Explaining the Distinction between Religious and Political Activism in
Islamism: Evidence from the Tunisian Case. In: Politics and Religion, 17, Nr. 2 (2024): S. 296-314.
https://doi.org/10.1017/51755048324000087.

133 Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie Endowment for International
Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025.
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 4-5.

134 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 53-66.

135 Grewal, Sharan. Tunisia’s Foiled Coup of 1987: The November 8th Group. In: The Middle East Journal,
74, Nr. 1 (2020): S. 53-71. https://doi.org/10.3751/74.1.13.

136 Offenbar wurden die Putschpline der Islamisten wenige Tage vor dem geplanten Termin
aufgedeckt. Zu diesem Zeitpunkt scheint auch Premier Ben Ali davon Kenntnis erlangt zu haben, und
der Zeitpunkt der Absetzung Bourguibas durch Ben Ali scheint durch den geplanten Putsch der
Islamisten beeinflusst worden zu sein. Die kurze Zeitspanne legt nahe, dass die Planungen seitens Ben
Alis abgeschlossen und somit bereits zu einem weit friiheren Zeitpunkt begonnen worden waren. Siehe
auch Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/050/9780190670757.001.0001. S. 66, sowie Grewal, Sharan. Tunisia’s Foiled
Coup of 1987: The November 8th Group. In: The Middle East Journal, 74, Nr. 1 (2020): S. 53-71.
https://doi.org/10.3751/74.1.13.

137 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 66.

138 Grewal, Sharan. Tunisia’s Foiled Coup of 1987: The November 8th Group. In: The Middle East Journal,
74, Nr. 1 (2020): S. 53-71. https://doi.org/10.3751/74.1.13.

137 International Foundation for Electoral Systems. 1989. Report on the First Tunisian Multiparty
Legislative Elections. Abgerufen am 30. Juni 2025.
https://www.ifes.org/sites/default/files/migrate/r01910_0.pdf.

140 |nter-Parliamentary Union. Tunisia: Parliamentary Chamber: Maijlis Al-Nuwab, Elections held in 1989.
Abgerufen am 30. Juni 2025: http://archive.ipu.org/parline-e/reports/arc/2321 89.htm.

141 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 69-72.

142 Pereira, Juan. Tunisia. In: Elections in Africa: A Data Handbook, herausgegeben von Dieter Nohlen,
Michael Krennerich, Bernhard Thibaut. S. 911-924. Oxford: Oxford University Press, 2003.
https://doi.org/10.1093/0198296452.003.0051. S. 920.

33


https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://doi.org/10.1017/S1755048324000087
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.3751/74.1.13
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.3751/74.1.13
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.3751/74.1.13
https://www.ifes.org/sites/default/files/migrate/r01910_0.pdf
http://archive.ipu.org/parline-e/reports/arc/2321_89.htm
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/0198296452.003.0051

m Dienst 6 - EU & Internationales

143 Sjehe auch Wolf, Anne. Ben Ali’s Tunisia: Power and Contention in an Authoritarian Regime. Oxford:
Oxford University Press, 2023. https://doi.org/10.1080/00220388.2024.2323864.

144 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 73-76 sowie S. 92-95.

145 The movement had been pushing it too much® Ubersetzung durch den Verfassser. Lotfi Zitoun im
Gesprach mit Anne Wolf. Zitiert nach Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda.
London: Hurst & Company, 2017. https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 95.
146 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s50/9780190670757.001.0001. S. 95.

147 Patel, David S. Ennahda: Before and After the Coup in Tunisia. A Conversation with Andrew F. March.
8. Juli 2022. Abgerufen am 1. Juli 2025. https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-
conversations/cc-14.html.

148 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/050/9780190670757.001.0001. S. 98-101.

149 Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie Endowment for International
Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025.
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 6.

150 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 107.

151 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 107-110 sowie S. 120-131.

152 Maher, Nora. The Rise and Decline of Ennahda Party: Rethinking Tunisia’s Democratic Trajectory under
Ennahda. In: Contemporary Arab Affairs, 17, Nr. 2 (2024): S. 215-34.
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037. S. 218-220.

153 The Carter Center. National Constituent Assembly Elections in Tunisia October 23, 2011: Final Report.
Abgerufen am 11. April 2025.

https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace publications/election reports/tunisia-final-
oct2011.pdf.

154 Dennison, James, Jonas Draege. The Dynamics of Electoral Politics after the Arab Spring: Evidence from
Tunisia. In: The Journal of North African Studies, 26, Nr. 4 (2021): S. 756-780.
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1732216. S. 760.

155 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 132-155.

156 Dennison, James, Jonas Draege. The Dynamics of Electoral Politics after the Arab Spring: Evidence from
Tunisia. In: The Journal of North African Studies, 26, Nr. 4 (2021): S. 756-780.
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1732216. S. 760.

157 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 131-134.

158 Ahnliches war auch in islamistischen Parteien anderer Staaten zu beobachten. Beispielsweise in
Jordanien. Siehe auch Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge
University Press, 2020. https://doi.org/10.1017/9781108884778.

159 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 154-164.

160 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 154-164.

161 Maher, Nora. The Rise and Decline of Ennahda Party: Rethinking Tunisia’s Democratic Trajectory under
Ennahda. In: Contemporary Arab Affairs, 17, Nr. 2 (2024): S. 215-234.
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037. S. 220-221.

162 Tthe] only party that does not talk about religion is Ennahda®, iibersetzt durch den Verfasser.
Stimmungsbild in der tunesischen Bevdlkerung, zitiert nach Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The
History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190670757.001.0001. S. 156.

163 Salem, Maryam Ben. The Delegitimation of Political Parties in Democratic Tunisia. In: Routledge
Handbook on Political Parties in the Middle East and North Africa, herausgegeben von Francesco
Cavatorta, Lise Storm, Valeria Resta. S. 165-178. London: Routledge, 2021.
https://doi.org/10.4324/9780429269219-16. S. 165-166.

34


https://doi.org/10.1080/00220388.2024.2323864
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/tunisia-final-oct2011.pdf
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/tunisia-final-oct2011.pdf
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1732216
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1732216
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1017/9781108884778
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.4324/9780429269219-16

m Dienst 6 - EU & Internationales

164 Maher, Nora. The Rise and Decline of Ennahda Party: Rethinking Tunisia’s Democratic Trajectory under
Ennahda. In: Contemporary Arab Affairs, 17, Nr. 2 (2024): S. 215-234.
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037. S. 223-224.

165 Werenfels, Isabelle. Die Zeit drdingt: Der tunesische Préisident konsolidiert seine autoritére Herrschaft.
SWP-Aktuell, Nr. 35 (2022). https://doi.org/10.18449/2022A35v02.

166 Cimini, Giulia. Tunisia: Where Has Ennahda gone? Italian Institute for International Political Studies,
10. Marz 2025. Abgerufen am 15. September 2025. https://www.ispionline.it/en/publication/tunisia-
where-has-ennahda-gone-203316.

167 Harakat al-mugawama al-islamiya, deutsch: islamische Widerstandsbewegung. Das Akronym Hamas
bedeutet seinerseits Ubersetzt (Glaubens-)Eifer.

168 Dije Bezeichnung Palistina bezieht sich hier auf das Gebiet des Vélkerbundmandats fiir Palistina in
den Grenzen nach der Abtrennung der Gebiete 6stlich des Jordan. Bis 1948 durch GroBbritannien
verwaltet umfasst dieses historische Gebiet heute neben dem Westjordanland und dem Gazastreifen
auch das Staatsgebiet Israels.

169 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797.S. 194-196.

170 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. Miinchen: C. H. Beck, 2016.
S.45-47.

171 Kramer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbriider. Miinchen: C. H.
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 186-190.

172 Cohen, Amnon. Political Parties in the West Bank under the Jordanian Regime, 1949-1967. Ithaca and
London: Cornell University Press, 1982. S. 144. Zitiert nach Shadid, Mohammed K. The Muslim
Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658-
682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 659.

173 Die paldstinensische Muslimbruderschaft auf dem Gebiet des Staates Israels, welche in diesem
Dossier nicht behandelt wird, teilt die Geschichte der paldstinensischen Muslimbruderschaft vor 1949.
Fir ihre weitere Entwicklung, insbesondere auch die spater entstandene Organisation Islamische
Bewegung in Israel, siehe auch Rosmer, Tilde. The Islamic Movement in Israel. New York: University of
Texas Press, 2022. https://doi.org/10.7560/323540.

174 Shadid, Mohammed K. The Muslim Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World
Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658-682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 660 und

S. 664-665.

175 Dies gilt fiir die Periode bis zum Ende der jordanischen Kontrolle tiber das Westjordanland 1967
und fir Jordanien noch iber mehrere Jahrzehnte hinaus. Flir die Geschichte der Muslimbruderschaft in
Jordanien siehe auch Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge
University Press, 2020. https://doi.org/10.1017/9781108884778. Fir die jliingsten Entwicklungen bis
zum Verbot 2025 siehe Quilliam, Neil. Jordan’s ban on the Muslim Brotherhood is no surprise but comes
against a dangerous backdrop. chathamhouse.org. 5. Juni 2025. Abgerufen am 30. Juni 2025.
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-
against-dangerous-backdrop.

176 Shadid, Mohammed K. The Muslim Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World
Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658-682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 660-661.
177 Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge University Press, 2020.
https://doi.org/10.1017/9781108884778. S. 237.

178 Die Autoritit des jordanischen Kénigshauses war und ist auch religids begriindet. Die
haschemitische Dynastie, deren Oberhaupt heute der jordanische Konig ist, flihrt ihre Abstammung auf
den Propheten zuriick und war Gber Jahrhunderte Hiiterin der heiligen Statten des Islam. In dieser Rolle
ist sie erst im frihen 20. Jahrhundert von der heutigen saudi-arabischen Dynastie der al-Saud
gewaltsam abgel6st und vertrieben worden. Die Muslimbruderschaft in Jordanien erkannte die religitse
Autoritat des jordanischen Konigs tiber den groBten Teil ihres Bestehens an. Der Bruch erfolgte mit
dem Friedensschluss Jordaniens mit Israel 1994. Siehe auch Ronen, Yitzhak. The Question of the
Legitimacy of the Hashemite Regime in Jordan: The Islamic Radical Organizations, the Western Territories
and Israel. In: Oriente Moderno, 100, Nr. 1 (2020): S. 75-92. https://doi.org/10.1163/22138617-
12340228.

179 Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge University Press, 2020.
https://doi.org/10.1017/9781108884778. S. 237.

35


https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037
https://doi.org/10.18449/2022A35v02
https://www.ispionline.it/en/publication/tunisia-where-has-ennahda-gone-203316
https://www.ispionline.it/en/publication/tunisia-where-has-ennahda-gone-203316
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://doi.org/10.7560/323540
https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://doi.org/10.1017/9781108884778
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-against-dangerous-backdrop
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-against-dangerous-backdrop
https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://doi.org/10.1017/9781108884778
https://doi.org/10.1163/22138617-12340228
https://doi.org/10.1163/22138617-12340228
https://doi.org/10.1017/9781108884778

m Dienst 6 - EU & Internationales

180 Shadid, Mohammed K. The Muslim Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World
Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658-682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 661-662.
181 Dje ab den 1980er-Jahren einsetzende Politisierung der Muslimbruderschaft, die regionale Dynamik
aullerhalb Jordaniens, der Friedensschluss Jordaniens mit Israel und nicht zuletzt die Entstehung der
Hamas in Gaza flihrten zu einer Verschlechterung dieses Verhaltnisses. Siehe auch Quilliam, Neil.
Jordan’s ban on the Muslim Brotherhood is no surprise but comes against a dangerous backdrop.
chathamhouse.org. 5. Juni 2025. Abgerufen am 30. Juni 2025.
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-
against-dangerous-backdrop.

182 Shadid, Mohammed K. The Muslim Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World
Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658-682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 660.

183 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft iiber Gaza, Krieg gegen Israel. Miinchen: C. H. Beck, 2024.

S. 20.

184 Wentker, Sibylle: Die paldstinensische HAMAS. In: Islam, Islamismus und islamischer Extremismus: eine
Einflihrung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 115-128. Wien: BMLV,
Landesverteidigungsakademie (LVAKk), Institut fiir Friedenssicherung und Konfliktmanagement (IFK),
2008. Abgerufen am 15. Mai 2025.

https://www.bmlv.gv.at/pdf pool/publikationen/12 iie 8 hamas.pdf. S. 118.

185 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft iiber Gaza, Krieg gegen Israel. Miinchen: C. H. Beck, 2024.

S. 20.

186 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 54.

187 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft iiber Gaza, Krieg gegen Israel. Miinchen: C. H. Beck, 2024.

S. 20-21.

188 Wentker, Sibylle: Die paldstinensische HAMAS. In: Islam, Islamismus und islamischer Extremismus: eine
Einflihrung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 115-128. Wien: BMLV,
Landesverteidigungsakademie (LVAKk), Institut fiir Friedenssicherung und Konfliktmanagement (IFK),
2008. Abgerufen am 15. Mai 2025.

https://www.bmlv.gv.at/pdf pool/publikationen/12 iie 8 hamas.pdf. S. 118.

189 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 59-61.

190 Filiu, Jean-Pierre. The Origins of Hamas: Militant Legacy or Israeli Tool? In: Journal of Palestine Studies,
41, Nr. 3(2012): S. 54-70. https://doi.org/10.1525/jps.2012.xli.3.54.

191 Jihad movement of the Brotherhood with a Palestinian face, Ubersetzung durch den Verfasser,
zitiert nach Bartal, Shaul. Hamas: The Islamic Resistance Movement. In: Handbook of Islamic Sects and
Movements, herausgegeben von Muhammad Afzal Upal und Carole M. Cusack, S. 379-401. Leiden: Brill,
2021. https://doi.org/10.1163/9789004435544 021.

192 Hinzu kommt weiters plumper Antisemitismus, der sich in der Rhetorik der Hamas zeigt und bereits
in der 1988 veroffentlichten Hamas-Charta deutlich wird. Die Hamas bedient sich darin nicht zuletzt
auch an bereits bestehenden antisemitischen Verschworungserzahlungen und Stereotypen.
Exemplarisch genannt seien hier die in der Hamas-Charta mehrmals angeflihrten sogenannten
Protokolle der Weisen von Zion, ein fiktionales, im frithen 20 Jahrhundert, vermutlich im zaristischen
Russland, verfasstes infames antisemitisches Pamphlet. Zur Hamas-Charta siehe auch Croitoru, Joseph.
Die Hamas: Herrschaft (iber Gaza, Krieg gegen Israel. Miinchen: C. H. Beck, 2024. S. 24-34.

193 Bartal, Shaul. Hamds: The Islamic Resistance Movement. In: Handbook of Islamic Sects and Movements,
herausgegeben von Muhammad Afzal Upal und Carole M. Cusack, S. 379-401. Leiden: Brill, 2021.
https://doi.org/10.1163/9789004435544 021.S. 381-391.

194 Abu-Amr, Ziad. Hamas: A Historical and Political Background. In: Journal of Palestine Studies, 22, Nr. 4
(1993). S. 5-19. https://doi.org/10.2307/2538077. S. 5.

195 Legrain, Jean Francois. Hamas as a Ruling Party. In: Islamist Politics in the Middle East: Movements and
Change, herausgegeben von Samer Shehata, S. 183-204. London: Routledge, 2012. S. 189-195.
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13. S. 189-195.

196 | egrain, Jean Francois. Hamas as a Ruling Party. In: Islamist Politics in the Middle East: Movements and
Change, herausgegeben von Samer Shehata, S. 183-204. London: Routledge, 2012. S. 189-195.
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13. S. 196.

36


https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-against-dangerous-backdrop
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-against-dangerous-backdrop
https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_8_hamas.pdf
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_8_hamas.pdf
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.1525/jps.2012.xli.3.54
https://doi.org/10.1163/9789004435544_021
https://doi.org/10.1163/9789004435544_021
https://doi.org/10.2307/2538077
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13

m Dienst 6 - EU & Internationales

197 1979 kann als Beginn einer Hochphase des Islamismus festgemacht werden. Siehe auch Bozarslan,
Hamit. Revisiting the Middle East’s 1979. In: Economy and Society, 41, Nr. 4, (2012): S. 558-567.
https://doi.org/10.1080/03085147.2012.718635.

198 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 4-5.

199 In ihrer Charta von 1988 definiert die Hamas Palistina in den Grenzen des Vélkerbundmandats, also
das Gebiet zwischen dem Fluss Jordan und dem Mittelmeer. Siehe auch Croitoru, Joseph. Die Hamas:
Herrschaft (iber Gaza, Krieg gegen Israel. Miinchen: C. H. Beck, 2024. S. 24-26.

200 Zwar wurde religidse Symbolik von Anbeginn des Konfliktes benutzt, auch um Breite Teile der
Bevolkerung zu mobilisieren, er blieb jedoch vor dem Aufstieg der Hamas in seiner Essenz ein
nationalistischer Konflikt. Siehe auch Litvak, Meir. The Islamization of the Palestinian-Israeli Conflict: The
Case of Hamas. In: Middle Eastern Studies, 34, Nr. 1 (1998): S. 148-163.
https://doi.org/10.1080/00263209808701214. S. 148-149.

201 | jtvak, Meir. The Islamization of the Palestinian-Israeli Conflict: The Case of Hamas. In: Middle Eastern
Studies, 34, Nr. 1 (1998): S. 148-163. https://doi.org/10.1080/00263209808701214. S. 152.

202 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft iiber Gaza, Krieg gegen Israel. Miinchen: C. H. Beck, 2024.

S. 39-64.

203 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 61.

204 | egrain, Jean Francois. Hamas as a Ruling Party. In: Islamist Politics in the Middle East: Movements and
Change, herausgegeben von Samer Shehata, S. 183-204. London: Routledge, 2012. S. 189-195.
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13. S. 194-195.

205 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 61.

206 Kear, Martin. Coping with Occupation: Hamas and Governing Gaza. In: Routledge Handbook on Political
Parties in the Middle East and North Africa, herausgegeben von Francesco Cavatorta, Lise Storm, Valeria
Resta, S. 150-161. London: Routledge, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429269219-14.
S.151-152.

207 Jassir Arafat hatte die Abhaltung der Kommunalwahlen immer wieder ausgesetzt. Siehe auch
Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft (iber Gaza, Krieg gegen Israel. Miinchen: C. H. Beck, 2024. S. 77.
208 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 110.

209 European Council on Foreign Relations. Mapping Palestinian Politics: Legislative Elections 2006.
Abgerufen am 30. Juni 2025. https://ecfr.eu/special/mapping_palestinian_politics/legislative-elections-
2006/.

210 The Carter Center. National Democratic Institute Final Report on the Palestinian Legislative Council
Elections January 25, 2006. Abgerufen am 30. Juni 2025.
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/palestine20
06-ndi-final.pdf.

211 | egrain, Jean Francois. Hamas as a Ruling Party. In: Islamist Politics in the Middle East: Movements and
Change, herausgegeben von Samer Shehata, S. 183-204. London: Routledge, 2012. S. 189-195.
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13. S. 191-193.

212 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine : Hamas-Fatah Struggle for Power. London:
Routledge India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 131-143.

213 Kear, Martin. Coping with Occupation: Hamas and Governing Gaza. In: Routledge Handbook on Political
Parties in the Middle East and North Africa, herausgegeben von Francesco Cavatorta, Lise Storm, Valeria
Resta, S. 150-161. London: Routledge, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429269219-14.

S. 151-154.

214 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft iiber Gaza, Krieg gegen Israel. Miinchen: C. H. Beck, 2024.

S. 95-111.

37


https://doi.org/10.1080/03085147.2012.718635
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.1080/00263209808701214
https://doi.org/10.1080/00263209808701214
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.4324/9780429269219-14
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://ecfr.eu/special/mapping_palestinian_politics/legislative-elections-2006/
https://ecfr.eu/special/mapping_palestinian_politics/legislative-elections-2006/
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/palestine2006-ndi-final.pdf
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/palestine2006-ndi-final.pdf
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.4324/9780429269219-14

	Einleitung
	Was ist Islamismus?
	Vorläufer

	Historischer Abriss
	Die Entstehung
	Die Ideologie des Hassan al-Banna
	Die Entwicklung
	Die Radikalisierung

	Diversifizierung – Unterschiedliche Ausprägungen der Muslimbruderschaft
	Die Muslimbruderschaft in Ägypten
	Die Ennahda in Tunesien
	Die Hamas in Palästina
	Conclusio


