
 

 

D o s s i e r  E U  & I n t e r n a t i o na l e s  

zum Thema 

Die Entwicklung der Muslimbruderschaft | Beispiele aus 

der arabischen Welt  

20. Oktober 2025 

 

Internationaler-dienst@parlament.gv.at 

mailto:Internationaler-dienst@parlament.gv.at


 Dienst 6 – EU & Internationales 

2 

  

 

Abstract 

Die Muslimbruderschaft ist vor beinahe 100 Jahren in Ägypten in einer Phase des 

Umbruchs entstanden. Sie ist eine der ältesten islamistischen Organisationen und wird 

teilweise als Ausgangspunkt des Islamismus gesehen. Weltweit werden ihr 

verschiedene Gruppen, Parteien und Bewegungen als Ableger zugeordnet. Auch in 

Österreich gibt es Vereine mit Verbindungen zur Muslimbruderschaft.  

Gleichzeitig unterscheidet sich die Muslimbruderschaft von anderen Strömungen des 

Islamismus, insbesondere von salafistischen Gruppen, die oftmals radikalere, teils 

militante Positionen vertreten.  

Es gehen die Ansichten auseinander, ob die Vielzahl der Gruppen Teile einer einzelnen 

transnationalen Organisation sind oder als eigenständige, an die nationalen Kontexte 

angepasste Gruppen gesehen werden sollten.  

Dieses Dossier möchte den Hintergrund und die Entstehung der Organisation in 

Ägypten beleuchten. Anhand von Beispielen aus der arabischen Welt soll die Dynamik 

der Entwicklung einzelner Gruppen nachgezeichnet werden. Neben der ägyptischen 

Organisation wird die Geschichte der als liberal beschriebenen Ennahda in Tunesien 

sowie als Beispiel für eine radikale Gruppe die Entstehung der Hamas beleuchtet.  

Weitere Dossiers aus dem Bereich EU & Internationales finden Sie unter: 

https://www.parlament.gv.at/eu-internationales/dossiers/  

https://www.parlament.gv.at/eu-internationales/dossiers/


 Dienst 6 – EU & Internationales 

3 

I n h a l t  
Einleitung ........................................................................................................................................ 4 

Was ist Islamismus? .................................................................................................................. 4 

Vorläufer ..................................................................................................................................... 5 

Historischer Abriss ....................................................................................................................... 6 

Die Entstehung .......................................................................................................................... 6 

Die Ideologie des Hassan al-Banna ....................................................................................... 7 

Die Entwicklung ........................................................................................................................ 8 

Die Radikalisierung ................................................................................................................. 11 

Diversifizierung – Unterschiedliche Ausprägungen der Muslimbruderschaft................ 12 

Die Muslimbruderschaft in Ägypten ................................................................................... 12 

Die Ennahda in Tunesien ....................................................................................................... 16 

Die Hamas in Palästina .......................................................................................................... 20 

Conclusio .................................................................................................................................. 25 

 

  



 Dienst 6 – EU & Internationales 

4 

E i n l e i t u n g  

Als 1928 ein halbes Dutzend Männer in der ägyptischen Kleinstadt Ismailija die 

Vereinigung der Muslimischen Brüder (arabisch: Jamʿîyat al-Ikhwân al-Muslimîn1)2 – 

kurz Muslimbruderschaft – gründete, war nicht abzusehen, dass sich diese zu einer 

einflussreichen Bewegung mit großer Anziehungskraft entwickeln würde. In knapp 

100 Jahren hat sie sich, in Wechselwirkung mit Gesellschaft und Staat, stetig 

verändert und ist heute von außen kaum zu fassen. Parteien und Bewegungen, die in 

der Tradition der Muslimbruderschaft stehen, bestehen heute weltweit, nicht nur in 

muslimisch geprägten Staaten.3 Auch in Österreich finden sich, Studien4 zufolge, 

Vereine und Personen mit Verbindungen zur Muslimbruderschaft.  

Insbesondere von Kritikerinnen und Kritikern wird der Organisation eine strikte 

weltweite Hierarchie und straffe Führung zugeschrieben, wohingegen andere 

Beobachterinnen und Beobachter eigenständige Organisationen erkennen, die sich 

dynamisch an die Gegebenheiten in den jeweiligen Staaten angepasst haben.5 In 

jedem Fall können zwischen den einzelnen Gruppen Unterschiede und Abstufungen in 

ihren Zielen und den Mitteln zu deren Erreichung ausgemacht werden. Auf der einen 

Seite gibt es Gruppen und politische Parteien, die eine religiös geprägte Ordnung über 

den politischen Prozess anstreben. Sie nehmen an Wahlen teil und akzeptieren die 

Ergebnisse. Andererseits gibt es Fraktionen, die ihre Ziele auch mit Gewalt 

durchsetzen wollen. Dieses Dossier beschäftigt sich mit der Geschichte der 

Organisation in Ägypten sowie mit der Entstehung der tunesischen Ennahda, als 

Beispiel für eine als liberal-islamistisch beschriebenen Gruppe.6 Dem gegenüber steht 

als drittes Beispiel die Hamas, deren Entstehungsgeschichte als Beispiel für eine 

radikale Gruppe nachgezeichnet wird. 

Was ist  I s lamismus? 

Die Gründung der Muslimbruderschaft wird auch als die Geburtsstunde des 

Islamismus gesehen. Islamismus ist die Bestrebung zur Umgestaltung aller Aspekte der 

Gesellschaft, einschließlich Recht, Staat und Politik, anhand von Werten und Normen, 

die als islamisch angesehen werden. Islamismus ist nicht mit der Religion des Islam 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

5 

gleichzusetzen, sondern stellt ein relativ junges Phänomen dar.7, 8 

Insbesondere seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts haben sich die Gruppen 

des islamistischen Spektrums stark aufgefächert. Die Muslimbruderschaft ist bis heute 

eine der bedeutendsten islamistischen Bewegungen. Sie kann allerdings nicht als 

Synonym für Islamismus benutzt werden. Von gewaltbereiten Gruppen, die oftmals 

auch extreme Positionen vertreten, wie etwa al-Qaida oder dem Islamischen Staat (IS, 

auch Daesh genannt) sollte die Muslimbruderschaft unterschieden werden.  

Islamistische Gruppen treffen immer eine subjektive Auswahl der Werte und Normen, 

auf die sie ihr spezifisches Islamverständnis aufbauen. Sie können daher in ihren 

Zielen und Mitteln stark voneinander abweichen und auch in Gegnerschaft 

zueinander stehen. Neben grundsätzlichen religiösen Unterscheidungen, etwa 

zwischen sunnitischer und schiitischer Richtung des Islam9, können islamistische 

Gruppen auch nach der Dimension ihrer Ziele und nach nationalem oder 

internationalem Anspruch unterschieden werden.10  

Vor läufer  

Zusammen stehen die verschiedenen islamistischen Strömungen in der Tradition 

religiöser Bewegungen, die sich teilweise bis ins Mittelalter zurückverfolgen lassen. 

Insbesondere die Umbrüche des 19. Jahrhunderts haben den Boden für die 

Entstehung des modernen Islamismus bereitet.11 Die Entstehung der 

Muslimbruderschaft wie auch des Islamismus kann auch als eine Reaktion der 

muslimischen Gesellschaften auf die europäisch geprägte Moderne verstanden 

werden.  

In der islamischen Welt waren Religion und politische Herrschaft traditionellerweise 

nur lose verbunden. Die religiösen Autoritäten hielten das Monopol über die 

Auslegung der Religion und überließen die politische Herrschaft weitgehend den 

jeweiligen Regierenden. Dieses System war über die Jahrhunderte stabil und hatte 

sich auch in den islamischen Rechtsschulen und ihren Doktrinen verfestigt.12 Durch 

zunehmenden äußeren Einfluss auf die islamische Welt, bis hin zur Fremdherrschaft 

durch die europäischen Kolonialmächte und insbesondere der damit verbundenen 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

6 

Durchdringung der Gesellschaft durch die Moderne und ihre Ideen, wurde dieses 

System aufgebrochen. Für die arabischsprachige Welt markiert die französische 

Invasion Ägyptens durch Napoleon den Beginn einer Phase der Fremdherrschaft. Die 

muslimisch geprägten Staaten schienen ins Hintertreffen geraten zu sein.13  

In dieser Situation entstanden Reformbewegungen unterschiedlichster Ausrichtung. 

Der Übergang zwischen patriotisch-national geprägten Bewegungen14 und religiösen 

Gruppen war fließend.15 Patriotismus konnte durchaus als religiöse Pflicht gesehen 

werden. Offen war die Frage, wie der Islam und die europäisch geprägte Moderne in 

Einklang gebracht werden können und ob dies überhaupt anzustreben sei. Je nach 

Antwort auf diese Fragen können ein modernistischer, ein traditionalistischer sowie 

ein Reformansatz16 unterschieden werden.17, 18 

Die Muslimbruderschaft gehört zur Gruppe der Reformbewegungen.19 Sie sehen die 

etablierten Rechtsschulen und die von diesen vertretene religiöse Praxis als unfähig, 

auf aktuelle Herausforderungen einzugehen, und daher als Teil des Problems. 

Reformbewegungen vertreten die Rückbesinnung auf den frühen Islam und eine oft 

puristische Interpretation der Primärquellen Koran und Prophetenüberlieferung.20, 21  

H i s t o r i s c h e r  A b r i s s  

Die Entstehung 

Ägypten, das Mutterland der Bewegung, stand seit 1882 unter dem Einfluss 

Großbritanniens und befand sich zu Beginn des 20. Jahrhunderts in einer Phase des 

Umbruchs. Religiöse Gruppen florierten neben nationalistischen Bewegungen. Als 

eine solche begründete22 der damals erst 22 Jahre alte Volksschullehrer und 

Laienprediger Hasan al-Banna 1928 die Muslimbruderschaft als religiöse und 

antikoloniale Bewegung.23, 24 In seinen Erinnerungen schrieb al-Banna später:  

„Wir sind des Lebens in Erniedrigung und Gefangenschaft überdrüssig. Du 
siehst ja, dass die Araber und Muslime in diesem Land weder Rang noch Ehre 
besitzen. Sie sind nichts als Angestellte, die von diesen Ausländern abhängen.“25 

Al-Banna positionierte die Gruppe gegen den Kolonialismus und westliche 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

7 

Vorstellungen wie Individualismus und Materialismus, denen er die Religion und 

islamische Werte gegenüberstellte.26 Die Ideologie der jungen Muslimbruderschaft 

blieb vage, um einen möglichst großen Teil der Gesellschaft anzusprechen.  

Die Muslimbruderschaft war ein Männerbund. Für Frauen wurde 1933 mit den 

Muslimschwestern (Al-Akhawat al-Muslimat27) eine eigenständige Organisation 

gegründet. An der Spitze unterstand diese ebenfalls dem obersten Führer der 

Muslimbruderschaft, ansonsten wurden eigenständige, parallele Strukturen aufgebaut. 

Hinsichtlich Mitgliederzahl und Aktivismus blieben die Muslimschwestern im Schatten 

der Muslimbrüder, wenngleich in Zeiten staatlicher Repression die Muslimschwestern 

eine größere Rolle spielten und beispielsweise die Funktionen inhaftierter 

Muslimbrüder übernahmen.28  

Die Ideologie  des  Hassan al-Banna  

Al-Banna interpretierte die Religion des Islam als ganzheitliches System, das nicht nur 

die Spiritualität und Alltagsreligiosität, sondern alle Aspekte der Gesellschaft 

einschließlich Kultur, Wirtschaft und auch Politik in sich vereint.29 Er transformierte 

dadurch die Ideen der muslimischen Reformer des 19. Jahrhunderts30 in eine 

politische Ideologie, basierend auf der Interpretation der Religion als umfassendes 

System.31 Die Anwendung der Scharia32 auf alle Lebensbereiche und die Vereinigung 

der islamischen Welt unter einer universellen islamischen Herrschaft, etwa einem 

Kalifat33, sind wiederkehrende Ziele in der Ideologie islamistischer Gruppen.34 Im Weg 

dorthin unterscheiden sie sich. In der Interpretation von al-Banna führt der Weg nicht 

durch eine Revolution, sondern durch eine schrittweise Etablierung religiöser 

Prinzipien in allen Bereichen der Gesellschaft. Die Hauptströmung der 

Muslimbruderschaft steht auch heute in dieser Tradition. Nicht nur auf die Eliten 

abzielend, erreichte die Muslimbruderschaft erstmals Menschen aus allen Schichten 

der Bevölkerung und konnte sie für eine grundlegende Veränderung ihrer 

individuellen Lebensweise gewinnen.35, 36, 37 

In religiöser Hinsicht wollte die Muslimbruderschaft die bereits bestehenden 

Reformbewegungen in sich vereinen und eine Rückbesinnung auf die 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

8 

Glaubensfundamente und die Lebensweise des Propheten verbreiten.38, 39 Bildung 

und Kultur sollten gefördert werden und Schulgründungen waren unter den 

häufigsten Projekten der Muslimbruderschaft. Sportvereine wurden gegründet und 

eine Jugendorganisation ins Leben gerufen.40, 41 Diese betrieb zunächst organisierte 

Freizeitaktivitäten, begann aber bald, wie Jugendgruppen anderer Bewegungen, auch 

mit paramilitärischem Training. 1929 ließ sich die Muslimbruderschaft als 

gemeinnütziger Verein registrieren. Nach dem Willen von al-Banna sollte sie neben 

sozialen Projekten auch wirtschaftlich tätig sein. Nicht zuletzt definierte sich die 

Muslimbruderschaft nach den Vorstellungen ihres Gründers auch als politische 

Organisation. Kurz gesagt: Die Muslimbruderschaft wollte alle Lebensbereiche 

abdecken.42, 43, 44 

Rechtschaffenes Handeln nach den Vorgaben der Religion sollte ausgehend vom 

Individuum schlussendlich die gesamte Gesellschaft durchdringen und in der Utopie 

des Kalifats münden.45 Abgesehen von grundlegenden Aspekten der Religion und dem 

Grundsatz, dass der Islam ein vollständiges und umfassendes System sei, blieb die 

Position in religiösen Fragen jedoch vage.46 Es ist schwer zu sagen, ob hinter den 

allgemein gehaltenen Positionen das Ziel stand, die Uneinigkeit und Spaltung 

innerhalb der Gemeinschaft der Muslime zu überwinden, wie al-Banna selbst 

schreibt47, oder eher der pragmatische Ansatz, die Zahl der potenziellen Anhänger zu 

maximieren.48 Die Muslimbruderschaft war jedenfalls offen für Gläubige 

verschiedenster islamischer Ausrichtungen.49 In religiöser Hinsicht blieb die 

Bruderschaft im Grunde eine Missions- und Frömmigkeitsbewegung.50, 51 Binnen 

20 Jahren wurde sie eine Massenbewegung mit Hunderttausenden Anhängerinnen 

und Anhängern in Ägypten und darüber hinaus.52, 53 

Die Entwicklung  

Seit ihrer Gründung war die Muslimbruderschaft von einem halben Dutzend Männern 

zu einer Massenbewegung angewachsen und in den 1940er-Jahren in Ägypten die 

einzige politische Kraft, die sich aus der Mitte der Gesellschaft entwickelt hatte.54 Bis 

zum Zweiten Weltkrieg hatte sich die Muslimbruderschaft auf Missionsarbeit und 

Bildung konzentriert und erst langsam in der Politik engagiert. Eine Revolution lehnte 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

9 

al-Banna ausdrücklich ab, auch wenn sich ihre Jugendorganisation 

Auseinandersetzungen mit ähnlichen Gruppen anderer Bewegungen und gelegentlich 

der Polizei lieferte.55 Auch als Reaktion auf eine Polarisierung der politischen 

Landschaft entstand im Laufe der 1940er-Jahre auf Initiative al-Bannas auch eine 

bewaffnete Gruppe der Muslimbruderschaft, der sogenannte Geheimapparat. Dieser 

sollte die Organisation verteidigen, aber auch ihre Ziele aktiv durchsetzen. Auch 

innerhalb der Muslimbruderschaft agierte der Geheimapparat im Verborgenen: Er 

rekrutierte sich aus Mitgliedern mit besonderen Kenntnissen und trainierte auch den 

Umgang mit Schusswaffen und Sprengstoff.  

Aus dem Zweiten Weltkrieg ging die Muslimbruderschaft gestärkt hervor. Sie war zu 

einer Massenbewegung geworden. Die Monarchie und das politische System waren 

durch Unsicherheit und Unruhe während des Krieges und Massenarbeitslosigkeit nach 

dem Ende der Kriegswirtschaft unterminiert.56 Gleichzeitig entstanden ob des raschen 

Wachstums auch Flügelkämpfe und Abspaltungen in der Bewegung der 

Muslimbruderschaft. Nur durch die starke Stellung des Gründers und obersten 

Führers al-Banna konnte eine größere Spaltung vermieden werden.57  

In den ersten Jahren nach dem Weltkrieg kam es in Ägypten vermehrt zu politischen 

Attentaten und Anschlägen von Gruppen unterschiedlicher Zugehörigkeit, woran auch 

der erwähnte Geheimapparat beteiligt war.58 Die prägendsten Ereignisse für die 

weitere Entwicklung der Muslimbruderschaft erfolgten 1948: das Ende des britischen 

Mandats in Palästina59, die Gründung des Staates Israel und der Angriff der arabischen 

Staaten im ersten arabisch-israelischen Krieg. Diese Ereignisse prägen die Region bis 

heute. Für die Muslimbruderschaft waren die Unterstützung der Araber in Palästina, 

der Schutz der heiligen Stätten und der Kampf gegen den Zionismus bzw. gegen das 

entstandene Israel bereits zuvor Teil ihrer Ideologie. Hatte sie die Araber in Palästina 

bislang mit Ausrüstung und technischer Hilfe unterstützt, stellte sie nunmehr auch 

eigene Freiwilligeneinheiten60 auf. Von Offizieren der ägyptischen Armee 

ausgebildet61 kämpften diese mit mäßigem Erfolg für die ägyptische Armee im Krieg 

von 1948–1949.62, 63  

Während in Palästina Krieg geführt wurde, ging in Ägypten der Staat gegen die 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

10 

Muslimbruderschaft vor. Den wiederkehrenden Beteuerungen al-Bannas, dass die 

Muslimbruderschaft keine Revolution anstreben würde, zum Trotz schien alles darauf 

hinzudeuten, dass ein bewaffneter Umsturz bevorstehen würde. Als bei einer Razzia 

eher zufällig Waffen entdeckt und in weiterer Folge der Geheimapparat aufgedeckt 

wurde, reagierte der Staat. Kurz nach ihrem 20-jährigen Bestehen wurde die 

Muslimbruderschaft im Dezember 1948 verboten, ihre Organisationen aufgelöst und 

ihr Vermögen beschlagnahmt. Landesweit wurden etwa 1.000 Mitglieder verhaftet, 

Staatsangestellte wurden entlassen und Studierende der Universitäten verwiesen. Die 

Situation eskalierte. Drei Wochen später wurde der ägyptische Premierminister 

Mahmud an-Nukraschi von einem jungen Muslimbruder ermordet. Im Februar 1949 

wurde Hassan al-Banna von einem Polizisten niedergeschossen und starb.64 Viele 

Mitglieder flohen in andere arabische Länder sowie nach Asien, Europa und die 

Amerikas. Sie verbreiteten die Ideologie der Muslimbruderschaft, gründeten lokale 

Gruppen und machten so die Muslimbruderschaft zu einer globalen Organisation.65 In 

Ägypten begann sie, ihre Strukturen im Untergrund und innerhalb der Gefängnisse 

unter neuer Führung zu reorganisieren. Allerdings zerfielen nach dem Tod al-Bannas 

die von ihm aufgebauten Strukturen und innere Zerwürfnisse brachen auf. Nach 

außen organisierte die Muslimbruderschaft Proteste und bekämpfte ihr Verbot mit 

juristischen Mitteln. Tatsächlich hob ein Gericht das Verbot 1951 auf.66  

Noch im Untergrund hatte die Muslimbruderschaft ihre Beziehungen zur Gruppe der 

sogenannten Freien Offiziere vertieft. Als diese 1952 in einem Staatsstreich 

Regierung und Monarchie in Ägypten beseitigten, wurde sie dabei von der 

Muslimbruderschaft unterstützt. Während alle politischen Parteien verboten wurden, 

war die gerade erst wieder legalisierte Muslimbruderschaft davon zunächst nicht 

betroffen. Ideologische Differenzen zwischen den Freien Offizieren und der 

islamistischen Bewegung führten allerdings bald zum Zerwürfnis. 1954 wurde die 

Muslimbruderschaft von der Regierung zur Partei erklärt, somit durch das bestehende 

allgemeine Parteienverbot erfasst und verboten. Nach einem gescheiterten Anschlag 

auf den ägyptischen Präsidenten Gamal Abdel Nasser ging die Regierung gegen die 

Muslimbruderschaft vor. Führende Muslimbrüder wurden verhaftet, die 

Anhängerschaft Nassers brannte Gebäude der Muslimbruderschaft nieder. Ohne 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

11 

effektive Führung und innerlich gespalten war die Muslimbruderschaft nicht in der 

Lage, sich zu reorganisieren. Noch 1952 hatten die Muslimbrüder den Putsch der 

Freien Offiziere bejubelt. Zweieinhalb Jahre später hatten diese die 

Muslimbruderschaft beinahe zerschlagen.67 Erneut im Untergrund schafften sie es, 

sich zu konsolidieren. Dabei entwickelten sich neue, radikalere Positionen.68  

Die Radikal i s ierung  

Nach dem Tod al-Bannas und dem Verbot der Bewegung bestand die 

Muslimbruderschaft im Untergrund und war durch den Richtungsstreit zwischen 

radikalen und moderaten Mitgliedern gelähmt. Es war nicht klar, in welche Richtung 

sich die zerstrittene Organisation entwickeln würde. In dieser Zeit wurde Sayyid Qutb 

zum prägenden Theoretiker des radikalen Islamismus, der seine Ziele auch mit Mitteln 

der Gewalt verfolgt.69, 70 Qutb war der Meinung, dass sich die Menschen durch ihr 

unislamisches Verhalten von der sogenannten Souveränität Gottes entfernt hatten 

und in einen Zustand der Ignoranz und Unwissenheit (Jahiliyya71 – stark vereinfacht 

könnte man von Heidentum sprechen) zurückgefallen wären. Er erklärte, der Zustand 

der Ignoranz hätte sich in der gesamten muslimischen Welt ausgebreitet. Basierend 

auf dieser Zweiteilung der Welt spricht Qutb all jenen, die nicht nach der sogenannten 

Souveränität Gottes leben oder danach streben, ab, Muslime zu sein. Es besteht in 

seiner Ideologie die Pflicht aller Musliminnen und Muslime, durch individuelles 

Bemühen und individuelle Anstrengung (arab. Dschihad)72 gegen diese Unwissenheit 

aufzutreten. Qutb wird oftmals als Begründer des dschihadistischen Islamismus 

gesehen.73 Der Muslimbruderschaft war Qutb erst nach al-Bannas Tod beigetreten.74 

Seine grundlegenden Positionen hatte er bereits vor seinem Beitritt entwickelt. In der 

Verhaftungswelle 1954 festgenommen, verbrachte er die Jahre in Haft damit, seine 

Ideologie auszuformulieren. Sayyid Qutb wurde 1966 durch den ägyptischen Staat 

hingerichtet, seine Ideen wirken im islamistischen Spektrum über die 

Muslimbruderschaft hinaus bis heute weiter.75  



 Dienst 6 – EU & Internationales 

12 

D i v e r s i f i z i e r u n g  –  U n t e r s c h i e d l i c h e  

A u s p r ä g u n g e n  d e r  M u s l i m b r u d e r s c h a f t   

Islamistische Gruppen teilen sich ein gemeinsames ideologisches Fundament, haben 

jedoch auch starke regionale Elemente. Überregionale Themen, insbesondere der in 

verschiedenen Phasen bis heute andauernde Nahostkonflikt, spielen vor allem für die 

Mobilisierung eine Rolle. Bestimmender für die jeweilige Ausprägung sind die 

jeweilige Innenpolitik und das Verhältnis zwischen den Bewegungen und dem Staat. 

Dies gilt auch für die Muslimbruderschaft und die ihr zugehörigen Gruppen.76, 77 

Ursprünglich oft als religiöse Vereine oder soziale Organisationen gegründet, erfolgte 

eine Politisierung häufig erst später. Islamistische Gruppen im Spektrum der 

Muslimbruderschaft verschieben ihre Schwerpunkte zwischen politischem Aktivismus 

sowie sozialem Engagement und Missionstätigkeit. Darin spiegelt sich auch das 

Verhältnis gegenüber dem Staat wider. Soziale und religiöse Aktivitäten bieten eine 

Rückzugsmöglichkeit, um staatlicher Repression auszuweichen. Andererseits werden 

politische Aktivitäten erneut auf- und ausgebaut, wenn sich dafür Raum bietet.78 

Parteien wurden oftmals im Vorfeld von Wahlen anlassbezogen gegründet, um die 

politischen Aktivitäten zu bündeln, beispielsweise in Ägypten die Partei für Freiheit 

und Gerechtigkeit.79, 80 Im Fall der tunesischen Ennahda wurde die 

Vorgängerorganisation Mouvement de la Tendance Islamique (MTI) als Ganzes in die 

Partei umgewandelt.81  

Die Musl imbruderschaft  in  Ägypten 

Wie erwähnt hatte sich ein Teil des islamistischen Spektrums unter dem Einfluss 

Sayyid Qutbs radikalisiert. Die Führung der Muslimbruderschaft selbst verurteilte 

seine Positionen und Konzepte. Sie hatte erkannt, dass die radikalen Positionen das 

Potenzial in sich trugen, die Bewegung zu spalten. 82  Genau diese Verurteilung löste 

jedoch die Spaltung aus. Anhänger Qutbs verließen die Muslimbruderschaft und 

schlossen sich salafistischen Gruppen an.83 Als Qutb 1966 hingerichtet wurde, war die 

Muslimbruderschaft in Ägypten nur noch ein Schatten ihrer selbst. Von einstmals 

Hunderttausenden Mitgliedern waren vielleicht noch einige Hundert organisiert. Zur 

allgemeinen Schwäche kamen weiterhin innere Bruchlinien zwischen Radikalen und 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

13 

Gemäßigten.  

In diesem Kontext verschob die Niederlage Ägyptens gegen Israel im Sechstagekrieg 

1967 die Verhältnisse. Präsident Nasser verlor an Einfluss und Oppositionsgruppen, 

die 10 Jahre marginalisiert waren, gewannen an Attraktivität. Dazu gehörten auch 

religiöse Bewegungen.84 Als nach dem Tod Nassers sein Nachfolger Anwar as-Sadat 

eine Neuorientierung der ägyptischen Politik vornahm, sah er sich mit einer 

heterogenen, aber gefestigten Opposition konfrontiert. Um seine Machtbasis zu 

vergrößern, suchte das Regime den Ausgleich mit dem gemäßigten religiösen 

Spektrum. Eine Verbindung mit der Muslimbruderschaft bot sich an und Sadat ließ 

Kontakte zur Führung knüpfen. Nachdem sich die Muslimbruderschaft vom militanten 

Spektrum distanziert hatte, war eine Koexistenz mit dem Regime möglich. Allerdings 

erfolgte diese Abgrenzung nur hinsichtlich der Mittel, nicht der Ziele der Bewegung. 

Sadat beendete die Repression und die Muslimbruderschaft erhielt gewisse 

Freiheiten. Wie 45 Jahre zuvor begann man die Organisation mit sozialem 

Engagement und Frömmigkeitsbewegungen wiederaufzubauen.85 Der damalige 

oberste Führer der Muslimbruderschaft sagte, dass „sinnvolle Reformen nur durch 

friedliche politische Teilhabe im Rahmen des Nationalstaates erreicht werden 

könnten“86. Wie zu Beginn ihrer Geschichte hatte diese Strategie Erfolg und die 

Muslimbruderschaft konnte sich erneut als zentraler Akteur der ägyptischen 

Innenpolitik etablieren.87 Die Koexistenz mit dem Regime dauerte bis zur 

außenpolitischen Kehrtwende Sadats. Der Friedensschluss mit Israel im Jahr 1979 

führte innenpolitisch zu erneuten Spannungen der Regierung mit den religiösen 

Gruppen. Der Kampf gegen Israel war und ist bis dato ein Teil des Programms der 

ägyptischen Muslimbruderschaft. Ein Abrücken davon war für sie unvorstellbar. 

Dennoch vermied die Muslimbruderschaft zunächst eine Konfrontation mit der 

Regierung. Erst als sich die gewaltsamen Aktionen radikaler Gruppen 1981 bis zum 

Aufstand steigerten, gab die Muslimbruderschaft ihren Balanceakt auf. Ihre Zeitung 

schrieb unter kaum verhohlener Anspielung auf Sadats Herrschaft: „Ein Land, das 

ohne Gesetz regiert wird, ist ein Land der Tyrannei. […] Wer jedoch einen 

Unterdrückten von der Tyrannei befreit, wird dafür von Gott belohnt […].“88  

Die Regierung reagierte. 1.500 Mitglieder der Muslimbruderschaft wurden verhaftet, 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

14 

ihre Zeitung verboten. Nachdem Sadat im Oktober 1981 durch einen islamistischen 

Offizier ermordet wurde, änderte sein Nachfolger Hosni Mubarak die Strategie. 

Während man hart gegen militante Gruppierungen im religiösen Spektrum vorging, 

wurden gemäßigte Strömungen toleriert. Die Muslimbruderschaft konnte ohne 

ernsthafte Konsequenzen aus der Konfrontation hervorgehen.89, 90, 91 Sie ging nun 

daran, ihre Strukturen wiederherzustellen. Ein Kongress wurde abgehalten, um 

Statuten, Regeln für die Mitgliedschaft, Organe und Struktur der Bewegung 

festzuschreiben. Gleichzeitig wurden auch die außerhalb Ägyptens entstandenen 

Gruppen formal in die Mutterorganisation integriert, wenngleich nicht klar ist, 

welchen Einfluss die ägyptische Zentrale tatsächlich ausüben konnte.92 Inneren 

Widersprüchen zum Trotz erneuerte die Muslimbruderschaft das Bekenntnis zum 

Gewaltverzicht93 und auch ein demokratisches Mehrparteiensystem wurde 

grundsätzlich akzeptiert. Das Ziel, einen islamischen Staat zu schaffen, schien sie nun 

mit einem Marsch durch die Institutionen erreichen zu wollen.94 Die 

Muslimbruderschaft wurde zur wichtigsten Oppositionsbewegung, die bei allen 

Parlamentswahlen (bis auf eine95) Kandidatinnen und Kandidaten96 aufstellte.97, 98, 99 

Die Gründung einer eigenen Partei wurde überlegt. Bis zur tatsächlichen Gründung 

dauerte es noch rund 30 Jahre.100  

Bis zum Ende der Regierungszeit Mubaraks 2011 war die Muslimbruderschaft 

periodischen Repressionen ausgesetzt, blieb jedoch die zentrale Oppositionsgruppe. 

Der Erhalt des Status quo oder die Umgestaltung von Staat und Gesellschaft nach 

religiösen Mustern wurde zur zentralen Frage der ägyptischen Politik, hinter der alle 

übrigen Aspekte zurücktraten.101, 102, 103 Unter dem Eindruck des sogenannten Kriegs 

gegen den Terror, der nach den Terroranschlägen des 11. September 2001 von den 

Vereinigten Staaten ausgerufen wurde, betonte die Muslimbruderschaft ihr 

Bekenntnis zur Gewaltfreiheit.104 Als sich der internationale Fokus auf 

Demokratisierung verlagerte105, zeichneten insbesondere jüngere Kader ein Bild der 

Muslimbruderschaft als Unterstützerin von Demokratie.106 Einzelne Stimmen 

sprachen davon, einen säkularen Staat „nach religiösen Vorgaben“107 zu akzeptieren, 

was einen Widerspruch in sich darstellt. Bei den Wahlen 2005 konnten Kandidatinnen 

und Kandidaten der Muslimbruderschaft mit 88 Sitzen108 knapp 20 Prozent der 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

15 

Mandate erreichen. Paradoxerweise ließ dieser Erfolg innere Flügelkämpfe wieder 

aufbrechen.109 Bei den letzten von Intransparenz und Unregelmäßigkeiten110 

geprägten Wahlen unter Präsident Mubarak 2010 schaffte kein Kandidat der 

Muslimbruderschaft den Einzug in das Parlament. Vielmehr wurden 1.200 ihrer 

Mitglieder verhaftet. Die in der Muslimbruderschaft wieder aufbrechenden inneren 

Spannungen über die Gründe des Rückschlags dauerten noch an, als die als 

Arabischer Frühling bekannt gewordenen Massenproteste ihren Ausgang nahmen.111  

Zu Jahresbeginn 2011 ergriffen die Massenproteste Ägypten. Nach 30 Jahren an der 

Macht wurde Präsident Mubarak durch das Militär abgesetzt. War die 

Muslimbruderschaft während der vorangegangenen Massenproteste noch nicht im 

Zentrum der revolutionären Bewegung gestanden, etablierte sie sich in der 

Übergangsphase als zentraler Akteur. Vor den Parlamentswahlen (2011–2012) 

wurden über 80 politische Parteien aus dem gesamten politischen Spektrum 

gegründet. Auch die Muslimbruderschaft gründete nunmehr mit der Freiheits- und 

Gerechtigkeitspartei (englisch: Freedom and Justice Party, FJP) eine eigene Partei.112 

Bei den in mehreren Durchgängen abgehaltenen Parlamentswahlen 2011–2012113 

wurde sie mit 47 Prozent der Mandate die mit Abstand stärkste Kraft. Mit der 

salafistischen Partei Nur (arabisch: Licht) erhielt eine weitere Partei aus dem 

islamistischen Spektrum 24 Prozent der Mandate und landete auf dem zweiten 

Platz.114 Es entstand der Eindruck eines dominanten vereinten islamistischen Blocks, 

gesteigert von der Tatsache, dass Muslimbruderschaft und Salafisten bereits in der 

Übergangsphase gemeinsame Großdemonstrationen abhielten.115 Die 

Präsidentschaftswahlen im Juni 2012 gewann der Kandidat der Muslimbruderschaft, 

Mohammed Morsi. Seine Regierung fand sich mit ökonomischen Herausforderungen 

konfrontiert. Innenpolitisch brach ein Machtkampf zwischen Parlament und Präsident 

einerseits und dem Militär andererseits aus. Hinzu kamen die (Höchst-)Gerichte als 

eigenständige Akteure. Gegen den Willen von Militär und Justiz begannen Präsident 

und Parlament (dessen Wahl die Gerichte in der Zwischenzeit aufgehoben hatten) 

einseitig mit der Ausarbeitung eines Verfassungsentwurfs. Aus einem chaotischen 

Prozess entstand im Herbst 2012 binnen zweier Monate ein in sich widersprüchlicher 

und inkonsistenter Text. Als der Präsident per Dekret die Kompetenzen der Gerichte 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

16 

beschnitt, kam es schließlich im Dezember 2012 in Kairo zu Straßenschlachten 

zwischen Anhängerinnen und Anhängern der Muslimbruderschaft und ihren 

Gegnerinnen und Gegnern.116  

Außerhalb ihrer Mitgliederbasis hatte die Muslimbruderschaft die Unterstützung der 

Bevölkerung verloren. Die Menschen hatten sich bei der Wahl Morsis eine 

Verbesserung ihrer individuellen Situation versprochen, tatsächlich war das Gegenteil 

eingetreten. Zwei Jahre nach der Revolution, welche die Herrschaft Mubaraks 

beendet hatte, kam es 2013 erneut zu Massenprotesten, diesmal gegen die 

Muslimbrüder. Ein Jahr nach seinem Amtsantritt wurde Präsident Morsi durch das 

Militär seines Amtes enthoben, die Verfassung ausgesetzt und Neuwahlen 

ausgerufen. Es begann eine neue Welle der Repression, die Muslimbruderschaft und 

ihre Partei wurden verboten, ihre Führungsriege festgenommen.117 Wie bereits zuvor 

brachen alte und neue innere Konflikte wieder auf, die immer noch anhielten, als die 

ägyptische Muslimbruderschaft 2018 im türkischen Exil ihr 90-jähriges Jubiläum 

beging.118 

Die Ennahda119 in  Tunesien 

Die Entwicklung von Ennahda erfolgte in mehreren Phasen und ist eng mit der Person 

ihres Gründers Rached al-Ghannouchi verknüpft.120, 121 Ihre Anfänge liegen in den 

1960er-Jahren in einer Phase staatlichen Vorgehens gegen religiöse Strukturen und 

Bewegungen. In Opposition dazu formierten sich im Untergrund religiöse Gruppen. 

Die sogenannte Islamische Vereinigung (arabisch: Jamaʿa al-Islamiyya122) wurde zu 

einem Sammelbecken für praktizierende Musliminnen und Muslime. Sie entwickelte 

sich zur dominanten Gruppe und zur Frühform der späteren Ennahda.123 Wenngleich 

Ennahda und ihre Vorgänger oftmals als Ableger der Muslimbruderschaft bezeichnet 

werden, ist die Rolle der älteren ägyptischen Organisation in der Entwicklung der 

tunesischen Bewegung nicht eindeutig zu fassen. Ennahda verneint, dass die 

Muslimbruderschaft bei ihrer Gründung eine aktive Rolle gespielt hat. Dennoch lässt 

sich der Einfluss der Ideologie der ägyptischen Organisation und ihrer Vordenker 

nachzeichnen. Die Organisationsstruktur der Islamischen Vereinigung ähnelt der 

Muslimbruderschaft und es gibt Berichte, dass Mitglieder der tunesischen Vereinigung 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

17 

der Muslimbruderschaft Loyalität geschworen hätten.124 Als sich in Tunesien 

islamistische Gruppen zu formieren begannen,125 war die Muslimbruderschaft in 

Ägypten durch die Regierung der Freien Offiziere gerade verboten worden. Viele ihrer 

Mitglieder waren aus Ägypten geflohen und brachten ein Vierteljahrhundert 

Erfahrung der Muslimbruderschaft in neue Gruppen in Tunesien und anderen Staaten 

ein.126  

Gleichzeitig gibt es auch deutliche Unterschiede. In der Satzung der späteren Ennahda 

steht, dass ein Teil der leitenden Funktionärinnen und Funktionäre der Partei durch 

Delegierte gewählt wird. Wenngleich weiterhin hierarchisch, war Ennahda damit 

offener und breiter organisiert als andere islamistische Gruppen. Generell entwickelte 

sie eine durchsichtigere Organisations- und Entscheidungsstruktur als etwa in der 

ägyptischen Muslimbruderschaft.127  

Eine Politisierung der Bewegung erfolgte im Laufe der Siebzigerjahre durch religiöse 

Studierendenorganisationen. Damit einher gingen eine Abkehr von ursprünglich 

modernisierungskritischen Positionen und eine Betonung der Einheit aus Religion und 

Staat.128 Aus dieser Dynamik entwickelte sich eine neue Organisation. Das 

Mouvement de la Tendance Islamique (MTI, frei übersetzt: die Islamisch ausgerichtete 

Bewegung) war die Nachfolgeorganisation der Islamischen Vereinigung und direkter 

Vorgänger der Ennahda.129, 130 Ab seiner Entstehung war das MTI Repressionen 

seitens der Regierung ausgesetzt. Aus der gemeinsamen Opposition zum Regime 

entstanden die Bereitschaft, mit anderen politischen Lagern zusammenzuarbeiten, 

und die Akzeptanz einer vielfältigen politischen Landschaft.131 Der Schwerpunkt der 

Bewegung verschob sich mehrmals zwischen politischem Aktivismus sowie sozialer 

und religiöser Arbeit.132, 133  

In den 1980er-Jahren konnte das MTI seine Basis kontinuierlich ausbauen. Es 

entwickelte sich von einer losen religiösen Gruppe zu einer ernstzunehmenden 

Opposition mit Anhängerschaft in allen Sektoren der Gesellschaft, einschließlich des 

Sicherheitsapparates. Seitens des Staates blieb es Repressionen ausgesetzt, was auch 

zur Folge hatte, dass der militante Flügel gestärkt wurde.134 Wie in der ägyptischen 

Muslimbruderschaft, kam es im MTI zur Formierung einer militanten 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

18 

Parallelorganisation, der sogenannten Sicherheitsgruppe, der auch Mitglieder der 

staatlichen Sicherheitsorgane angehörten.135 Für den November 1987 plante diese 

Gruppe einen Putsch gegen den alternden Langzeitpräsidenten Habib Bourguiba. 

Lediglich einen Tag vor der geplanten Aktion erklärte Premierminister Ben Ali den 

Präsidenten für amtsunfähig und setzte ihn ab, um ihm selbst nachzufolgen.136 Der 

islamistische Putsch fand nicht mehr statt.137, 138  

Der neue Präsident Ben Ali versprach Demokratie und lockerte auch das Vorgehen 

gegen das MTI, politische Gefangene wurden freigelassen.139 Gleichzeitig wurde in 

einem neuen Parteiengesetz die Gründung von Parteien auf religiöser, ethnischer oder 

territorialer Basis untersagt. Vor diesem Hintergrund wurde aus der Mitte des MTI 

heraus die Partei Ennahda gegründet und um staatliche Registrierung als Partei 

angesucht. Eine Entscheidung seitens der Regierung erfolgte nicht. Bei den Wahlen im 

April 1989 (den ersten seit 15 Jahren) mussten die Kandidatinnen und Kandidaten der 

Ennahda als Unabhängige antreten. Nach dem offiziellen Ergebnis erlangte weder eine 

der zugelassenen Oppositionsparteien noch unabhängig Kandidatinnen oder 

Kandidaten ein Mandat. Bei den gleichzeitig abgehaltenen Präsidentschaftswahlen 

erhielt Ben Ali 99,3 % der Stimmen.140, 141, 142 Es begannen Jahre autokratischer 

Regierung unter Ben Ali.143 Der Antrag der Ennahda auf Zulassung als Partei wurde 

abgelehnt. Repressionen gegenüber allen Oppositionsgruppen nahmen wieder zu. Bis 

Mitte der 1990er-Jahre war das Verhältnis zwischen Ennahda und Regierung geprägt 

von Verboten und Verfolgung seitens der Regierung. Ein großer Teil der Ennahda-

Parteiführung befand sich im Exil, und die Partei selbst war innerlich gespalten, es kam 

zu Abspaltungen und Parteiausschlüssen.144 Gleichzeitig war die Partei in ihrer 

Konfrontation mit der Regierung isoliert, auch von anderen Gruppen der tunesischen 

Opposition. Der spätere Minister der Ennahda Lotfi Zitoun sagte später: „Die 

Bewegung hatte es übertrieben.“145 Der 1995 im Schweizer Exil abgehaltene 

Parteikongress markiert einen Wendepunkt. Auf dem Kongress wurde die 

Anwendung von Gewalt verworfen und eine Politik der uneingeschränkten 

Gewaltlosigkeit beschlossen.146 Wie bereits zuvor das MTI akzeptierte Ennahda 

grundsätzlich ein Mehrparteiensystem und die Kooperation mit anderen Parteien, um 

das autoritäre System zu überwinden.147, 148, 149 In Tunesien blieb Ennahda verboten 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

19 

und über die Jahre erodierten ihre Strukturen. Mitte der 2000er-Jahre war ihre 

Organisation in Tunesien beinahe verschwunden.150 Mittlerweile hatte sie innerhalb 

der religiösen Strömungen ihr Monopol eingebüßt und radikalere salafistische 

Gruppen erhielten regen Zulauf. Diese Gruppen wurden nunmehr auch durch den 

Staat als die größere Bedrohung wahrgenommen. Der Druck auf Ennahda ließ nach 

und die Bewegung begann, ihre Strukturen wieder auszubauen.  

Der Arabische Frühling hatte seinen Ausgang im Dezember 2010 in Tunesien. Als 

Präsident Ben Ali 2011 infolge der sozioökonomischen Massenproteste floh und sein 

Regime zusammenbrach, wurde Ennahda legalisiert. Parteigründer al-Ghannouchi 

wurde bei seiner Rückkehr aus dem Exil am Flughafen von rund 10.000 Personen151 

empfangen.152 Nach einer turbulenten Übergangsphase wurden am 25. Oktober 2011 

Wahlen zur Verfassungsgebenden Versammlung durchgeführt, die ersten freien 

Wahlen in Tunesien seit der Unabhängigkeit 1956.153 Obwohl die Partei vom 

Volksaufstand und dem Sturz des Regimes überrascht schien, ging sie aus den Wahlen 

als stärkste Partei hervor.154, 155 Sie konnte mehr Stimmen auf sich vereinigen als die 

acht nachfolgenden Parteien zusammen, was die Fragmentierung der politischen 

Landschaft Tunesiens zeigt.156 Der Erfolg einer islamistischen Partei kam 

überraschend, insbesondere da Tunesien bis dahin als säkulare Gesellschaft 

wahrgenommen worden war und sich die bislang verbotene Partei in den 

Massenprotesten nicht gesondert hervorgetan hatte.157  

Einen Wendepunkt für die Ausrichtung der Partei markiert der Sturz der ägyptischen 

Muslimbruderschaft 2013. Betonte Ennahda bis dahin die Gemeinsamkeiten und 

Verbindungen mit verwandten Parteien und Bewegungen der Region, bemühte sie 

sich nun um Distanz zu ihnen. Hervorgehoben wurden nunmehr die spezifisch 

tunesische Entstehungsgeschichte der Ennahda und insbesondere das Bekenntnis zur 

Gewaltfreiheit von 1995. Anstatt von der Scharia sprach man über Vereinbarkeit von 

Islam und Demokratie. Die aus der Ideologie der Muslimbruderschaft rührende, 

panislamische Ausrichtung der Partei wurde unter den Teppich gekehrt.158, 159 

Parteigründer al-Ghannouchi verlautbarte, man habe den politischen Islam hinter sich 

gelassen und stünde hinter einer muslimischen Demokratie.160 Um Ausgleich bemüht 

wurde die Verfassung von 2014 im Konsens mit säkularen Parteien beschlossen.161 In 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

20 

der Kampagne für die Parlamentswahlen 2014 lag der Fokus auf Sachthemen. Es 

entstand der Eindruck, dass Ennahda im Wahlkampf „die einzige Partei [war], die nicht 

über Religion spricht“162. Bei der Wahl 2014 verlor sie über neun Prozentpunkte und 

wurde als zweitstärkste Partei Teil der Regierung.163 Aus den Wahlen 2019 ging 

Ennahda trotz weiterer Verluste erneut als stärkste Partei hervor. In den gleichzeitig 

abgehaltenen Präsidentschaftswahlen schied ihr Kandidat jedoch bereits frühzeitig 

aus. Gewählt wurde mit Kais Saied ein parteiunabhängiger Kandidat.164 Innerhalb 

eines Jahres nach seiner Wahl hat dieser jedoch zentrale Institutionen der jungen 

tunesischen Demokratie beschnitten und die Gewaltenteilung abgeschafft. Nach einer 

Verfassungskrise von 2021 wurde auch das Parlament durch den Präsidenten 

suspendiert.165 Ennahda befindet sich seither erneut in Opposition. Ihre Führung ist 

größtenteils in Haft.166 Die weitere Entwicklung der Partei ist offen, wie auch die 

Frage, ob der Prozess der Abwendung vom politischen Islam hin zu einer 

muslimischen Demokratie Form annehmen kann. 

Die Hamas167 in  Paläst ina 

In Palästina168 reichen die Verbindungen der Muslimbruderschaft bis in die 

Gründungszeit der Bewegung zurück. Der Kampf gegen den Zionismus, der als Teil 

des westlichen Kolonialismus wahrgenommen wurde, ist Teil der Ideologie der 

Muslimbruderschaft. Zu Beginn standen islamische Solidarität und der Schutz der 

heiligen Stätten in Jerusalem, für Musliminnen und Muslime neben Mekka und 

Medina einer der heiligsten Orte, im Vordergrund. Als in Palästina 1936 der arabische 

Aufstand gegen die britische Kolonialmacht ausbrach, organisierte die 

Muslimbruderschaft in Ägypten Spendenaufrufe und Solidaritätsbekundungen.169, 170 

In diesem Kontext wurde die antizionistische Ausrichtung (nicht nur) der 

Muslimbrüder auch antijüdisch.171  

Die erste autochthone palästinensische Gruppe der Muslimbruderschaft wurde 1946, 

noch während der Zeit des britischen Mandats über Palästina, gegründet. Ausgehend 

von Jerusalem entstanden im gesamten Mandatsgebiet lokale Gruppen.172 Eng mit der 

ägyptischen Organisation verbunden teilt die palästinensische Organisation weite 

Abschnitte ihrer Geschichte und Entwicklung. Allerdings schlugen die Gruppen der 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

21 

Muslimbruderschaft im Gazastreifen, der unter ägyptischer Kontrolle stand, und im 

Westjordanland, das unter jordanischer Herrschaft stand, zeitweilig unterschiedliche 

Richtungen ein.173, 174  

Im Westjordanland pflegte die Muslimbruderschaft ein gutes Verhältnis zum 

jordanischen Staat. Im Unterschied zu Ägypten war die Muslimbruderschaft in 

Jordanien nicht verboten.175 Militärische und geheime Aktivitäten wurden nicht 

betrieben. Die Aktivitäten konzentrierten sich insbesondere auf den religiösen und 

sozialen Bereich sowie die aus der Gründungszeit bekannten Bildungs-, Sport- und 

Jugendorganisationen. Jordanien hatte die Muslimbruderschaft früh anerkannt. Seit 

den 1950er-Jahren nahm sie an Wahlen teil und war (im Gegenzug zu anderen 

Gruppen) nicht von staatlicher Repression betroffen.176, 177 Muslimbruderschaft und 

Staat, insbesondere das Königshaus, verband die Gegnerschaft zu sozialistischen und 

nationalistischen Gruppen.178 Dies bedeutet nicht, dass es keine Bruchlinien gegeben 

hätte. Insbesondere das gute Verhältnis Jordaniens zum sogenannten Westen war ein 

kontinuierlicher Kritikpunkt der islamistischen Gruppe.179 Insgesamt jedoch erschien 

die jordanische Muslimbruderschaft zu dieser Zeit als loyale Opposition. Erst später 

verschlechterte sich das Verhältnis zwischen dem jordanischen Staat und der 

Muslimbruderschaft, bis diese schließlich im April 2025 verboten wurde.180, 181  

In starkem Unterschied hierzu steht die Entwicklung der Muslimbruderschaft im 

ägyptisch kontrollierten Gaza. Abgesehen von der kurzen Phase der Kooperation mit 

den revolutionären Freien Offizieren war das Verhältnis angespannt und die 

Muslimbruderschaft verboten. Wenngleich sie noch im Zuge des Suez-Krieges 

(1956/57) stark genug war, Aktionen gegen Israel durchzuführen, wurde sie nach 

Wiederherstellung der ägyptischen Kontrolle über Gaza erneut verboten und erlebte 

einen kontinuierlichen Niedergang. Bis zum Ausbruch des Sechstagekrieges 1967 war 

die Muslimbruderschaft in Gaza kaum wahrzunehmen. Nach der israelischen 

Besetzung des Gazastreifens beteiligte sich die Muslimbruderschaft kaum am 

bewaffneten Kampf, der nationalistisch konnotiert und durch die Palästinensische 

Befreiungsorganisation (PLO) getragen war.182 Für die Muslimbruderschaft standen 

traditionelle Betätigungsfelder wie Wohlfahrt, religiöse Einrichtungen, Bildung, 

Medizin und Sport im Vordergrund.183 Die Aktivitäten der Muslimbruderschaft 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

22 

wurden durch Israel zunächst nicht behindert. Vielmehr sah die israelische Regierung 

in den religiösen Gruppen ein Gegengewicht zu den nationalistischen Gruppen, die 

den bewaffneten Kampf dominierten.184, 185 Die prägende Figur in Gaza wurde 

Ahmed Jassin. Er war eine zentrale Figur im Ausbau der Muslimbruderschaft und 

vereinte alle relevanten Einrichtungen und sozialen Aktivitäten der 

Muslimbruderschaft in Gaza unter dem von ihm gegründeten Islamischen Zentrum (al-

mudschama al-islami).186 Auch hier bestand noch kein Konflikt mit Israel, welches das 

Zentrum 1979 anerkannte. Das Islamische Zentrum fand unter den Studierenden der 

Islamischen Universität Gaza breite Zustimmung, auf Kosten der 

Studierendenorganisation der PLO.187, 188 Nun trat der Gegensatz zwischen säkular-

nationalistischen und religiösen Gruppen stärker zu Tage. Es kam zu 

innerpalästinensischen Auseinandersetzungen. Das Aufkommen gewaltbereiter 

islamistischer Gruppen in Palästina führte auch seitens der Muslimbruderschaft zur 

Gründung eigener bewaffneter Gruppen. Entscheidend für die weitere Entwicklung 

war der Ausbruch der ersten Intifada Ende 1987 – eines allgemeinen Volksaufstandes 

in den von Israel besetzten Gebieten. Anstatt eine Entscheidung über eine direkte 

Teilnahme der Muslimbruderschaft zu treffen, wurde eine neue Gruppe gegründet: 

die sogenannte islamische Widerstandsbewegung (arabisch Ḥarakat al-muqawama al-

islamiya), kurz Hamas.189, 190 

Der frühere Vorsitzende des Politbüros der Hamas Ismail Haniyya beschrieb sie als 

„Dschihad-Bewegung der Muslimbruderschaft mit palästinensischem Antlitz“191. Darin 

werden die zentralen Bestandteile ihrer Ideologie deutlich. Basierend auf dem 

Fundament des Islamismus der Muslimbrüder ist sie eine 

palästinensisch-nationalistische Organisation, die sich zur Erreichung ihrer Ziele 

militanter und terroristischer Mittel bedient.192, 193 Ursprünglich eine Organisation 

unter vielen wurde die rasch wachsende Hamas in Gaza, später ganz Palästina, 

synonym mit der Muslimbruderschaft. Durch die Betonung des Dschihad 

unterscheidet sich Hamas von anderen Organisationen der Muslimbruderschaft. 

Wenngleich soziales Engagement weiterhin betrieben wurde, war der Kern der 

Ideologie in Gaza nun der religiös begründete bewaffnete Kampf gegen Israel zur 

Befreiung Palästinas.194, 195  



 Dienst 6 – EU & Internationales 

23 

Die Hamas ist nicht nur eine islamistische, sondern auch eine palästinensisch-

nationalistische Organisation und steht in Konkurrenz zu säkular-nationalistischen 

Gruppen. Nachdem der bewaffnete Kampf zuvor von diesen Gruppen annähernd 

monopolisiert worden war, vereinte die Hamas Religion und bewaffneten Kampf.196 

Ab den 1990er-Jahren begann sich die innerpalästinensische Dynamik zu wandeln. 

Während sich die säkular-nationalistischen Gruppen nach jahrzehntelangem 

erfolglosem Kampf mäßigten, radikalisierte sich die Hamas. Sie profitierte von einer 

zunehmenden Desillusionierung der Bevölkerung gegenüber den erfolglosen 

nationalistischen Gruppen. Hinzu kommt eine überregionale Dynamik, die 

islamistischen Bewegungen spätestens seit 1979197 Aufwind verlieh.198 Während die 

PLO den bewaffneten Kampf aufgab, was im Oslo-Friedensprozess mündete, bezog 

die Hamas die Gegenposition. Als es erstmals schien, dass die säkular-

nationalistischen Gruppen den gewaltsamen Kampf beenden würden, veröffentlichte 

die Hamas ihre Charta, in der sie die Befreiung Palästinas, in den Grenzen des 

Völkerbundmandates, festschrieb.199 Ideologisch hob die Hamas den Nahostkonflikt 

von einer nationalen auf eine religiöse Ebene und erklärte den Kampf für die 

Befreiung Palästinas zu einer religiösen Pflicht für alle Musliminnen und Muslime.200 

Von diesem Standpunkt aus lehnte die Hamas kategorisch alle (potenziellen) 

Zugeständnisse ab und stilisierte sich selbst als die einzig legitime Vertreterin des 

palästinensischen Volkes, als Erbin und Nachfolgerin des bewaffneten Kampfes. Unter 

diesen Vorzeichen konnte sie ihre Strukturen auf das Westjordanland ausdehnen und 

wurde zu einer umfassenden Organisation aus religiöser, sozialer und politischer 

Bewegung und insbesondere einer Miliz.201, 202, 203, 204   

Die Spannungen zwischen der Hamas und der dominierenden säkular-

nationalistischen Partei Fatah (deutsch: Öffnung/Befreiung) prägt seit den 1990er-

Jahren die innerpalästinensische Dynamik. Gestützt auf soziale Graswurzelarbeit und 

eine Vielzahl an Organisationen und Strukturen, von Moscheen bis zu Sportvereinen, 

verbreiterte die Hamas sukzessive ihre Basis in der Bevölkerung und traf die 

strategische Entscheidung, auch an Wahlen teilzunehmen.205, 206 Als 2004 und 2005 

im Westjordanland und Gaza erstmals nach dem Tod Jassir Arafats207 wieder 

Kommunalwahlen abgehalten wurden, konnten Fatah und Hamas, zur allgemeinen 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

24 

Überraschung, annähernd gleich stark abschneiden.208 Hatte die Hamas die Wahlen 

zum palästinensischen Legislativrat 1996 noch boykottiert, konnte sie 2006 mit 74 

von 132 Mandaten einen Erdrutschsieg einfahren (die Fatah erreichte 45).209 

Wenngleich es seitens beider großer Parteien zu Unregelmäßigkeiten gekommen sein 

dürfte, stellte das Ergebnis durchaus den Willen der palästinensischen Bevölkerung 

dar.210 Der Wahlsieg bedeutete jedoch nicht automatisch auch politische Macht. Eine 

von der Hamas geführte Regierung war für keinen der anderen Akteure annehmbar. 

Gelder für die palästinensische Administration wurden zurückgehalten, was den 

Konflikt weiter befeuerte. Eine auf internationalen Druck gebildete Einheitsregierung 

konnte die Spannungen nicht abbauen, die zu bürgerkriegsähnlichen Kämpfen 

eskalierten, wobei beide Seiten auf reguläre Sicherheitskräfte und irreguläre Milizen 

zurückgriffen.211 Es kam zur De-facto-Teilung der palästinensischen Gebiete. Im 

Gazastreifen konnte sich Hamas behaupten, wohingegen die Fatah das 

Westjordanland unter ihre Kontrolle brachte.212 Auch die politischen Institutionen 

wurden geteilt. Während der Präsident im Westjordanland eine Fatah-geführte 

Notregierung einsetzte, bestand die – nur mehr aus Hamas-nominierten 

Ministerinnen und Ministern bestehende – bisherige Einheitsregierung in Gaza fort. 

Die Hamas wurde zur ersten Organisation der Muslimbruderschaft, welche ihre 

Herrschaft über ein Territorium konsolidieren konnte. Für die Menschen in Gaza 

bedeutete dies einen Paradigmenwechsel. Basierend auf dem Narrativ, durch ihren 

Wahlsieg demokratisch legitimiert zu sein, betrieb Hamas die Islamisierung des 

täglichen Lebens. Da ihre Herrschaft mit Gewalt etabliert wurde und ihre Gegner 

ausgeschaltet waren, konnte sie ungehindert die bestehenden Strukturen umbauen 

und durch ihre eigenen Institutionen ersetzen. Proteste in der Bevölkerung 2009 

verhinderten jedoch die rasche Einführung eines auf der Scharia basierenden 

Rechtssystems. Die Hamas betrieb ihr Projekt einer Umgestaltung von oben fortan 

subtiler.213, 214 Seit der Errichtung ihrer Herrschaft über Gaza entstand ein 

andauernder bewaffneter Konflikt mit Israel. Provoziert durch Raketenbeschuss und 

terroristische Aktionen führte Israel mehrfach militärische Aktionen gegen die Hamas 

durch, jedoch ohne die Herrschaft der Organisation in Gaza zu gefährden. Nach dem 

großangelegten Terrorangriff der Hamas auf Israel und dem Massaker an der 

israelischen Zivilbevölkerung vom 7. Oktober 2023 sowie der militärischen Reaktion 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

25 

Israels, hat dieser Konflikt eine neue furchtbare Dimension erreicht. Zwei Jahre später 

scheint die Hamas zerschlagen. Es bleibt abzuwarten, ob diese jüngste Eskalation die 

zuletzt einzige Herrschaft einer aus der Muslimbruderschaft entstandenen Partei 

dauerhaft beenden wird. 

Conclusio 

Die Muslimbruderschaft bleibt weiterhin schwer zu fassen. Die Beispiele haben 

gezeigt wie sich Gruppen der Organisation, immer auch im Wechselspiel mit den 

jeweiligen Staaten, an die jeweiligen Gegebenheiten entwickelt und angepasst haben. 

Nach einem Moment des Erfolges während des arabischen Frühlings sind die Gruppen 

der Organisation heute erneut unter Druck. In vielen Staaten ist die 

Muslimbruderschaft verboten. Innerhalb des islamistischen Spektrums konkurriert sie 

mit einer Vielzahl neuer Gruppen. Beinahe einhundert Jahre nach ihrer Entstehung ist 

offen, welchen Weg die weitere Entwicklung der Organisation nehmen wird. 



 Dienst 6 – EU & Internationales 

26 

 

                                                

1 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 45. 
2 Sofern Transliterationen aus dem arabischen Alphabet Eingang in dieses Dossier gefunden haben, 
werden sie in jener Form wiedergegeben, wie sie in der verwendeten Quelle benutzt wird.  
3 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 229–231. 
4 Beispielsweise die Studie von Vidino, Lorenzo: The Muslim Brotherhood in Austria. Washington, D.C.: 
The George Washington University, Program on Extremism, 2017. 
5 Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood : Ideology, History, Descendants. Amsterdam: Amsterdam 
University Press, 2022. S. 24–26. 
6 Gumuscu, Sebnem. Democracy or Authoritarianism : Islamist Governments in Turkey, Egypt, and Tunisia. 
Cambridge, United Kingdom: Cambridge University Press, 2023. S. 202-254 
7 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. S.229–231. 
8 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 9. 
9 In der Literatur wird der wahhabitisch geprägte Islam, aufgrund seiner besonders puritanischen 
Auslegungen, manchmal gesondert hervorgehoben. Er ist Teil der hanbalitischen Rechtsschule und 
somit Teil des sunnitischen Islam. Siehe auch Mozaffari, Mehdi. What is Islamism? History and Definition 
of a Concept. In: Totalitarian Movements and Political Religions, 8, Nr. 1 (2007): S. 17–33. 
https://doi.org/10.1080/14690760601121622. S. 21–27. 
10 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 9. 
11 Krämer, Gudrun. Kleine Geschichte des Islamismus. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 75, Nr. 16–19 
(2025): S. 4–9. Abgerufen am 22. Mai 2025. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-
2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/. 
12 Meijer, Roel. The Problem of the Political in Islamist Movements. In: Whatever Happened to the 
Islamists?: Salafis, Heavy Metal Muslims and the Lure of Consumerist Islam, herausgegeben von Olivier 
Roy. London: Hurst & Company, 2012. 
13 Erweitert man den Fokus über die europäischen Staaten und die muslimische Welt auf eine globale 
Ebene, scheint nicht so sehr ein Niedergang der islamischen Welt stattgefunden zu haben, sondern 
vielmehr ein noch nicht zur Gänze erklärter Entwicklungsschub der europäischen Staaten ab dem 
15. Jahrhundert. Siehe auch: Jones, Eric L. Das Wunder Europa: Umwelt, Wirtschaft und Geopolitik in der 
Geschichte Europas und Asiens. Tübingen: Mohr, 1991. 
14 Für eine allgemeine Darstellung siehe: Khalidi, Rashid. The Origins of Arab Nationalism. New York, NY: 
Columbia University Press, 1991. 
15 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 49–52. 
16 Hinzu kommt noch ein säkularer Ansatz, der Religion als Privatsache betrachtet. 
17 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 33–34. 
18 Die modernistische Strömung steht der Moderne, trotz deren westlicher Prägung, positiv gegenüber 
und sieht keine Hindernisse in der Verbindung von Moderne und Islam. (Scheinbare) Widersprüche 
werden als Fehlinterpretationen der Aussagen des Korans gesehen und verworfen. Vielmehr werden in 
einer modernistischen Interpretation des Korans bereits Andeutungen moderner Entwicklungen 
identifiziert. Die traditionalistische Strömung steht der Moderne und ihrem Einfluss generell ablehnend 
gegenüber. Die wahrgenommene Rückständigkeit und Probleme in der islamischen Welt wird als 
direkte Folge des westlichen Einflusses und der Übernahme von Aspekten der Moderne 
wahrgenommen. Die etablierten Institutionen, insbesondere die etablierten Rechtsschulen, werden 
positiv gesehen. Zur Überwindung der Probleme soll ein traditionelles, von modernen Einflüssen 
gereinigtes Verhältnis zwischen Religion und Herrschaft wiederhergestellt werden. Siehe auch die 
Einträge Traditionalismus, Modernismus und Reformislam. In: Bundeszentrale für politische Bildung. Kleines 
Islamlexikon. Abgerufen am 9. Mai 2025. https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/. 
 

https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1080/14690760601121622
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/


 Dienst 6 – EU & Internationales 

27 

                                                                                                                                                   

 

19 Bundeszentrale für politische Bildung. Kleines Islamlexikon: Reformislam. Abgerufen am 9. Mai 2025. 
https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/21634/reformislam. 
20 Conrad, Simon. Salafiyya. Konrad-Adenauer-Stiftung – Extremismus. Abgerufen am 15. Mai 2025. 
https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/salafiyya. 
21 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 33–34. 
22 In seinen eigenen Worten beschrieb al-Banna die Entstehung der Muslimbruderschaft nicht als 
bewusste Gründung, sondern vielmehr als eine Übernahme der Führung auf Bitte der Gruppe. Krämer, 
Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. Beck, 2022. 
https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 128–130. 
23 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press, 
1993. S. 7. 
24 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 124–125. 
25 zitiert nach: Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. 
München: C. H. Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 128–129. Siehe auch 
Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press, 
1993. S. 8. 
26 Willi, Victor J. Brüder im Geiste. Zenith Magazin, 4. Mai 2021. Abgerufen am 10. April 2025. 
https://magazin.zenith.me/de/politik/geschichte-der-muslimbruderschaft. 
27 Davidyan, Noa. Gendering the Muslim Brotherhood: The Social Network of the Muslim Sisters in 
Twentieth-Century Egypt. Middle Eastern Studies 61, Nr. 1 (2025): S. 129–147. 
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2356606. S. 129. 
28 Davidyan, Noa. Gendering the Muslim Brotherhood: The Social Network of the Muslim Sisters in 
Twentieth-Century Egypt. Middle Eastern Studies 61, Nr. 1 (2025): S. 129–147. 
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2356606. 
29 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 229–231. 
30 Die drei bedeutendsten Vordenker des Reformislam seit dem 19. Jahrhundert waren Jamal ad-Din al-
Afghani, Muhammad ʿAbduh und Mohammed Rashid Rida, wobei die ersten beiden eher der 
modernistischen Strömung zuzuordnen sind. Siehe hierzu auch: Krämer, Gudrun. Der Architekt des 
Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. Beck, 2022. 
https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 30–35, sowie Hafez, Farid. Islamisch-politische Denker: 
eine Einführung in die islamisch-politische Ideengeschichte. Frankfurt a. M., Wien: Peter Lang Edition, 
2015, S. 109–111, und Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 
1968–2018. Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. 
S. 18–24. 
31 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 30. 
32 Der Begriff Scharia (wörtlich etwa „der vorgeschriebene Weg“) bezeichnet das System einer 
islamischen Rechts- und Werteordnung. Traditionell wird zwischen Regeln für die Religionsausübung 
(z. B. Fastenregeln) und Regelungen der zwischenmenschlichen Beziehungen (z. B. Ehe- oder 
Strafrecht) unterschieden. Die Scharia wird oftmals mit dem islamischen Recht gleichgesetzt. Dieses 
umfasst traditionell jedoch neben den religiösen Quellen Koran und Prophetenüberlieferung auch 
Ableitungen und Auslegungen im Rahmen der traditionellen Rechtsschulen sowie weltliche 
Bestandteile wie Gewohnheitsrecht oder Herrscherverordnungen. Im islamistischen Kontext wird die 
Scharia als allumfassend angesehen. Auslegungen und Ergänzungen werden abgelehnt. Siehe auch 
Krämer, Gudrun. Geschichte des Islam. München: C. H. Beck Paperback, 2024. S.95–99. Für 
tiefergehende Information zum islamischen Recht siehe Müller, Christian. Recht und historische 
Entwicklung der Scharia im Islam. Berlin/Boston: De Gruyter, 2022. 
33 In der Frühzeit des Islam wurde der Herrscher über das Territorium des Islam als Kalif (wörtlich etwa 
Nachfolger oder Stellvertreter) und dessen Amt als Kalifat bezeichnet. Nach dem Tod des Propheten 
übernahmen diese Kalifen die Führung der Gemeinschaft der Gläubigen in administrativer, politischer, 
militärischer und kultischer Hinsicht (jedoch explizit nicht hinsichtlich der prophetischen Rolle 
Muhammeds). Nach den vier direkten Nachfolgern des Propheten, den sogenannten rechtgeleiteten 
Kalifen, welche allgemein anerkannt wurden, führte die Frage der legitimen Nachfolge im Amt des  
 

https://www.bpb.de/kurz-knapp/lexika/islam-lexikon/21634/reformislam/
https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/salafiyya
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797.%20S.%C2%A0128%E2%80%93129
https://magazin.zenith.me/de/politik/geschichte-der-muslimbruderschaft
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2356606
https://doi.org/10.1080/00263206.2024.2356606
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649


 Dienst 6 – EU & Internationales 

28 

                                                                                                                                                   

 

Kalifen zur politischen und in weiterer Folge auch theologischen Spaltung. Im Laufe der Geschichte 
wurde der Titel des Kalifen durch verschiedene Herrscherdynastien beansprucht, nahm in seiner 
Bedeutung jedoch zunehmend ab. Abgesehen vom sogenannten Kalifat des sogenannten Islamischen 
Staates, IS, wurde der Titel zuletzt, bis zur Abschaffung durch die türkische Nationalversammlung 1924, 
von der Dynastie der Osmanen gehalten. Siehe auch Funke, Christian. Kalifat. Konrad-Adenauer-
Stiftung – Extremismus. Abgerufen am 14. August 2025. 
https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/kalifat. Für einen Überblick über die Geschichte 
des Amtes und die verschiedenen Dynastien, welche das Amt des Kalifen beanspruchten, siehe auch 
Ende, Werner, Udo Steinbach und Renate Lau, Hrsg. Der Islam in der Gegenwart: Entwicklung und 
Ausbreitung; Kultur und Religion; Staat, Politik und Recht. München: C. H. Beck, 2005. 
34 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge 
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 51. 
35 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus : Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 156. 
36 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press, 
1993. S. 234–236. 
37 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 9. 
38 Murtaza, Muhammad Sameer. Die ägyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin: 
rotation, 2011. S. 55. 
39 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 34–38. 
40 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S.201–213. 
41 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 46–47. 
42 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 135. 
43 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 30. 
44 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press, 
1993. S. 16. 
45 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 17–19 
sowie S. 30–34. 
46 Murtaza, Muhammad Sameer. Die ägyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin: 
rotation, 2011. S. 42–43. 
47 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press, 
1993. S. 216–217. 
48 Murtaza, Muhammad Sameer. Die ägyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin: 
rotation, 2011. S. 42. 
49 Der sunnitische Islam kennt keinen organisierten Klerus, sondern lediglich Schriftgelehrte. 
Theologische oder rechtliche Unstimmigkeiten resultierten in der Geschichte daher oftmals in der 
Aufspaltung in mehrere Rechtsschulen. Heute existieren mit der hanafitischen, der malikitischen, der 
schafi’itischen und der hanbalitischen vier große sunnitische Rechtsschulen, weiters die beinahe 
ausgestorbene zahiritische Schule. Hinzu kommen die beiden in der Literatur teilweise ebenfalls als 
Rechtsschulen bezeichneten größten Richtungen des schiitischen Islam Jafariten und Zaiiditen sowie 
die Ibaditen im heutigen Oman, welche weder der sunnitischen noch der schiitischen Richtung des 
Islam zuzuordnen sind. In Summe werden somit heute im Allgemeinen acht Rechtsschulen anerkannt. 
Siehe auch: Ende, Werner, Udo Steinbach und Renate Lau, Hrsg. Der Islam in der Gegenwart: Entwicklung 
und Ausbreitung; Kultur und Religion; Staat, Politik und Recht. München: C. H. Beck, 2005. 
50 Krämer, Gudrun. Geschichte des Islam. München: C. H. Beck Paperback, 2024. S. 285. 
51 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 49–50. 
52 Krämer, Gudrun. Geschichte des Islam. München: C. H. Beck Paperback, 2024. S. 285. 
53 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 34–49. 

https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/kalifat
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649


 Dienst 6 – EU & Internationales 

29 

                                                                                                                                                   

 

54 Krämer, Gudrun. Kleine Geschichte des Islamismus. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 75, Nr. 16–19 
(2025): S. 4–9. Abgerufen am 22. Mai 2025. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-
2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/. 
55 Krämer, Gudrun. Geschichte des Islam. München: C. H. Beck Paperback, 2024. S. 285. 
56 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 331–337 sowie S. 353–356. 
57 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press, 
1993. S. 52–55. 
58 Dörfler, Benjamin: Die Organisation der Muslimbrüder in Ägypten. In: Islam, Islamismus und islamischer 
Extremismus: eine Einführung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 63–77. Wien: 
BMLV, Landesverteidigungsakademie (LVAk), Institut für Friedenssicherung und Konfliktmanagement 
(IFK), 2008. Abgerufen am 15. Mai 2025. 
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf. S. 66–67. 
59 Das Völkerbundmandat für Palästina war die 1922 vom Völkerbund an das Vereinigte Königreich 
übertragene Vollmacht, das zuvor osmanische Gebiet Palästina zu verwalten. Siehe auch United 
Nations Digital Library. Text of Mandate [for Palestine]: note / by the Secretary-General. 18. April 1947, 
Abgerufen am 25. August 2025. https://digitallibrary.un.org/record/829707?v=pdf.  
60 Wie viele Muslimbrüder tatsächlich in Palästina kämpften, ist umstritten, die Muslimbruderschaft 
selbst spricht von drei Bataillonen. Siehe auch Stummelreiter, Florian. Die ägyptische Muslimbruderschaft 
und ihr Verhältnis zu Israel. Wien: Hochschulschrift Universität Wien, 2013. S. 36. 
61 Al-Banna selbst hatte schon während des Weltkrieges Kontakt mit antibritischen ägyptischen 
Offizieren, welche später in den Freien Offizieren aufgehen sollten. Diese spielten auch für die 
Ausbildung der Freiwilligenbataillone eine Rolle. Siehe auch Dörfler, Benjamin: Die Organisation der 
Muslimbrüder in Ägypten. In: Islam, Islamismus und islamischer Extremismus: eine Einführung, 
herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 63–77. Wien: BMLV, 
Landesverteidigungsakademie (LVAk), Institut für Friedenssicherung und Konfliktmanagement (IFK), 
2008. Abgerufen am 15. Mai 2025. 
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf. S. 66. 
62 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 377–384. 
63 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press, 
1993. S. 56–58. 
64 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 394–402. 
65 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 8. 
66 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press, 
1993. S. 80–84. 
67 Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New York, Oxford: Oxford University Press, 
1993. S. 96 sowie S. 125–162. 
68 Dörfler, Benjamin: Die Organisation der Muslimbrüder in Ägypten. In: Islam, Islamismus und islamischer 
Extremismus: eine Einführung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 63–77. Wien: 
BMLV, Landesverteidigungsakademie (LVAk), Institut für Friedenssicherung und Konfliktmanagement 
(IFK), 2008. Abgerufen am 15. Mai 2025. 
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf. S. 68. 
69 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 49–57. 
70 Hafez, Farid. Islamisch-politische Denker: eine Einführung in die islamisch-politische Ideengeschichte. 
Frankfurt a.M., Wien: Peter Lang Edition, 2015. S. 189–190. 
71 Das Konzept der Jahiliyyah lässt sich nicht wörtlich übersetzen. In der ursprünglichen Bedeutung 
bezeichnet es die Zeit vor der Offenbarung des Islam. Später erhielt der Begriff eine breitere 
Bedeutung und wird auch für einen unislamischen (Gesellschafts-) Zustand verwendet. Bei Qutb ist es 
der Gegenbegriff zur sogenannten Hakimiyyah, dem als islamisch wahrgenommenen (Gesellschafts-) 
Zustand der sogenannten Souveränität Gottes. Siehe auch: Khatab, Sayed. Hakimiyyah and Jahiliyyah in 
the Thought of Sayyid Qutb. In: Middle Eastern Studies, 38, Nr. 3 (2002): S. 145–170. 
https://doi.org/10.1080/714004475. S. 164–166. 
 

https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf
https://digitallibrary.un.org/record/829707?v=pdf
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf
https://doi.org/10.1080/714004475


 Dienst 6 – EU & Internationales 

30 

                                                                                                                                                   

 

72 Das Konzept des Dschihad hat mehrere Bedeutungen. Als sogenannter großer Dschihad bezieht er 
sich darauf, ein gottgefälliges Leben und einen Kampf gegen das eigene Ego zu führen. Als sogenannter 
kleiner Dschihad wird er mit Mitteln der Gewalt geführt. Für dschihadistisch-islamistische Strömungen 
ist letzterer der Kern ihrer Ideologie und ihres Kampfes gegen alles aus ihrer Sicht Unislamische. Siehe 
auch Conrad, Simon. Dschihad. Konrad-Adenauer-Stiftung – Extremismus. Abgerufen am 15. Mai 2025. 
https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/dschihad. Für einen tieferen Einblick siehe auch 
Cook, David. Understanding Jihad. Oakland, California: University of California Press, 2015. 
https://doi.org/10.1525/9780520962491. 
73 Krämer, Gudrun. Kleine Geschichte des Islamismus. In: Aus Politik und Zeitgeschichte: Aus Politik und 
Zeitgeschichte, 75, Nr. 16–19 (2025): S. 4–9. Abgerufen am 22. Mai 2025. 
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-
islamismus/. 
74 Murtaza, Muhammad Sameer. Die ägyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin: 
rotation, 2011. S. 116–124. 
75 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 49. 
76 Shehata, Samer S. Political DA’WA: Understanding the Muslim Brotherhood’s Participation in Semi-
Authoritarian Elections. In: Islamist Politics in the Middle East, herausgegeben von Samer S. Shehata 
S. 120–45. London: Routledge, 2012. https://doi.org/10.4324/9780203126318. S. 7. 
77 Dörfler, Benjamin: Die Organisation der Muslimbrüder in Ägypten. In: Islam, Islamismus und islamischer 
Extremismus: eine Einführung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 63–77. Wien: 
BMLV, Landesverteidigungsakademie (LVAk), Institut für Friedenssicherung und Konfliktmanagement 
(IFK), 2008. Abgerufen am 15. Mai 2025. 
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf. 
78 McCarthy, Rory. When Islamists Lose: The Politicization of Tunisia’s Ennahda Movement. In: Middle East 
Journal, 72, Nr. 3 (2018): S. 365–384. https://doi.org/10.3751/72.3.11. S. 365-366. 
79 Guitta, Olivier. Muslim Brotherhood Parties in the Middle East and North Africa Region. In: European 
View, 9, Nr. 2 (2010): S. 283–284. https://doi.org/10.1007/s12290-010-0142-2. 
80 Bourlond, Astrid, Giulia Macario. From Partners to Antagonists: The Muslim Brotherhood and the State in 
Jordan. Italian Institute for International Political Studies, ISPI, Commentary. 20. März 2025. Abgerufen 
am 20. Mai 2025. https://www.ispionline.it/en/publication/from-partners-to-antagonists-the-muslim-
brotherhood-and-the-state-in-jordan-203373. 
81 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. 
82 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 50–62. 
83 SciencesPo Center for International Studies: The rise, politicisation, and decline of Egyptian Salafism. 
Interview mit Stéphane Lacroix. 22. April 2024. Abgerufen am 30. Juni 2025. 
https://www.sciencespo.fr/ceri/en/content/rise-politicisation-and-decline-egyptian-salafism-
interview-stephane-lacroix. 
84 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 50–52. 
85 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 65–88. 
86 „[…] insisting that meaningful reform could only be achieved through peaceful political participation 
within the framework of the nationstate.“, übersetzt durch den Verfasser, zitiert nach Willi, Victor J. 
The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 94. 
87 Baker, Raymond William. Sadat and After: Struggles for Egypt’s Political Soul. Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 2013. https://doi.org./10.4159/harvard.9780674280434. S. 244–246. 
88 zitiert nach Murtaza, Muhammad Sameer. Die ägyptische Muslimbruderschaft : Geschichte und 
Ideologie. Berlin: rotation, 2011. S. 201. 
89 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 72. 
90 Baker, Raymond William. Sadat and After : Struggles for Egypt’s Political Soul. Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 2013. https://doi.org./10.4159/harvard.9780674280434. S. 246–247. 
 

https://www.kas.de/de/web/extremismus/islamismus/dschihad
https://doi.org/10.1525/9780520962491
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/islamismus-2025/561176/kleine-geschichte-des-islamismus/
https://doi.org/10.4324/9780203126318
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_5_muslimbrueder.pdf
https://doi.org/10.3751/72.3.11
https://doi.org/10.1007/s12290-010-0142-2
https://www.ispionline.it/en/publication/from-partners-to-antagonists-the-muslim-brotherhood-and-the-state-in-jordan-203373
https://www.ispionline.it/en/publication/from-partners-to-antagonists-the-muslim-brotherhood-and-the-state-in-jordan-203373
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://www.sciencespo.fr/ceri/en/content/rise-politicisation-and-decline-egyptian-salafism-interview-stephane-lacroix
https://www.sciencespo.fr/ceri/en/content/rise-politicisation-and-decline-egyptian-salafism-interview-stephane-lacroix
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org./10.4159/harvard.9780674280434
https://doi.org./10.4159/harvard.9780674280434


 Dienst 6 – EU & Internationales 

31 

                                                                                                                                                   

 

91 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 85–97. 
92 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 112. 
93 Mit der Partizipation in einem Mehrparteiensystem geht die prinzipielle Bereitschaft, mit anderen 
politischen Kräften zusammenzuarbeiten, einher, was mit dem Absolutheitsanspruch und dem Konzept 
der universellen Mission im Widerspruch steht. Weiters hatte Hassan al-Banna zwar die politische 
Partizipation gefordert, ein Mehrparteiensystem allerdings stets abgelehnt, da dadurch die Einheit der 
Gläubigen gespalten würde. Siehe auch Mitchell, Richard P. The Society of the Muslim Brothers. New 
York, Oxford: Oxford University Press, 1993. S. 261. 
94 Murtaza, Muhammad Sameer. Die ägyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin: 
rotation, 2011. S. 214. 
95 Mit Ausnahme der Wahl von 1990, die von nahezu allen Oppositionsgruppen boykottiert wurde.  
96 Da die Muslimbruderschaft nicht legalisiert war, trat sie zur Wahl in Allianz mit anderen 
Oppositionsgruppen an. Es ist bemerkenswert, dass sie mit einer Ausnahme an allen Wahlen teilnahm, 
obwohl das Wahlsystem in Ägypten zu dieser Zeit Oppositionsgruppen keine realistische Möglichkeit 
eröffnete, staatliche Politik effektiv zu beeinflussen. In der Literatur wird vermutet, dass die Phasen des 
Wahlkampfes dennoch Möglichkeiten für politische Agitation und gesteigerte öffentliche 
Wahrnehmung boten, die ansonsten nicht offen standen. Siehe auch Shehata, Samer S. Political DA’WA: 
Understanding the Muslim Brotherhood’s Participation in Semi-Authoritarian Elections. In: Islamist Politics in 
the Middle East, herausgegeben von Samer S. Shehata, S. 120–145. London: Routledge, 2012. 
https://doi.org/10.4324/9780203126318. S. 120. 
97 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 122. 
98 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 72. 
99 Murtaza, Muhammad Sameer. Die ägyptische Muslimbruderschaft: Geschichte und Ideologie. Berlin: 
rotation, 2011. S. 214. 
100 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 122. 
101 Flores, Alexander. Ägypten. In: Der Islam in der Gegenwart, herausgegeben von Ende, Werner, und 
Renate Laut. S. 477–489. München: Beck, 2005. S. 479. 
102 Al-Awadi, Hisham. The Muslim Brothers in Pursuit of Legitimacy: Power and Political Islam in Egypt 
under Mubarak. 1982–2000. London, New York: I. B. Tauris, 2004. 
http://dx.doi.org/10.5040/9780755608041. S. 170–192. 
103 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 122. 
104 Der Umstand, dass einige der Attentäter des 11. September beziehungsweise deren Unterstützer 
früher Mitglieder der Muslimbruderschaft gewesen waren, machte dies nicht einfacher. Siehe auch 
Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 179–185. 
105 Im November 2003 sprach Präsident Bush Ägypten in diesem Zusammenhang explizit an: „The great 
and proud nation of Egypt has shown the way toward peace in the Middle East, and now should show 
the way toward democracy in the Middle East. (Applause.) Champions of democracy in the region 
understand that democracy is not perfect, it is not the path to utopia, but it’s the only path to national 
success and dignity.“ Bush, George W. Remarks by President George W. Bush at the 20th Anniversary of 
the National Endowment for Democracy. 3. November 2003. Abgerufen am 1. Juli 2025. 
https://www.ned.org/remarks-by-president-george-w-bush-at-the-20th-anniversary. 
106 Die Muslimbruderschaft betrieb eine sogenannte Reforminitiative, in der sie etwas verschwommen 
religiöse und politische Freiheiten und ein republikanisch-demokratisches System auf der Basis von 
Verfassung und Demokratie, alles im Rahmen der Prinzipien des Islam, forderte. Willi, Victor J. The 
Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 196–200. 
107 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 203. 
 
 

https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.4324/9780203126318
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
http://dx.doi.org/10.5040/9780755608041
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://www.ned.org/remarks-by-president-george-w-bush-at-the-20th-anniversary/
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649


 Dienst 6 – EU & Internationales 

32 

                                                                                                                                                   

 

108 Der Erfolg wäre wohl noch größer ausgefallen, hätte die Bruderschaft auf Druck der Regierung ihre 
Kandidaten der dritten Wahlrunde nicht zum Rückzug aufgefordert. Siehe auch Willi, Victor J. The 
Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 206. 
109 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 214–224. 
110 Dunne, Michele. Opaque and Messy Elections. Carnegie Endowment for International Peace, 
20. November 2010. Abgerufen am 20. Mai 2025. 
https://carnegieendowment.org/research/2010/11/opaque-and-messy-elections?lang=en.  
111 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 229. 
112 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 254. 
113 Nach der Einschätzung unabhängiger Wahlbeobachter bilden die Wahlen den Willen der 
Bevölkerung ab, wenngleich die Wahl unter unzureichenden rechtlichen Rahmenbedingungen 
stattfanden, da der regierende Militärrat keine Reformen umgesetzt hatte. Siehe auch The Carter 
Center. Final Report of the Carter Center Mission to Witness the 2011–2012 Parliamentary Elections in 
Egypt. Abgerufen am 20. Mai 2025. 
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/egypt-2011-
2012-final-rpt.pdf.  
114 Carnegie Endowment for International Peace. 2012 Egyptian Parliamentary Elections. 
22. Jänner 2015. Abgerufen am 20. Mai 2025. https://carnegieendowment.org/posts/2015/01/2012-
egyptian-parliamentary-elections?lang=en.  
115 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 230–261. 
116 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 273–306. 
117 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 273–306. 
118 Willi, Victor J. The Fourth Ordeal: A History of the Muslim Brotherhood in Egypt, 1968–2018. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2021. https://doi.org/10.1017/9781108902649. S. 384–387. 
119 In diesem Papier wird die in der deutschsprachigen Presse und Literatur etablierte Umschrift 
Ennahda benutzt. Die korrekte Übertragung aus dem Arabischen lautet Ḥarakat an-Nahḍa, was 
übersetzt Bewegung der Renaissance bedeutet, unter Verweis auf die Periode der Nahḍa, der 
arabischen Renaissance im 19. Jahrhundert. Siehe auch Krämer, Gudrun. Geschichte des Islam. 
München: C. H. Beck Paperback, 2024. S. 270–271. 
120 Cavatorta, Francesco, Fabio Merone. Moderation through Exclusion? The Journey of the Tunisian 
Ennahda from Fundamentalist to Conservative Party? In: Democratization, 20, Nr. 5 (2013): S. 857–75. 
https://doi.org/10.1080/13510347.2013.801255. S. 860. 
121 Der mittlerweile 84-jährige Rached Ghannouchi war seit den 1960er-Jahren an der Gründung aller 
Vorgängerorganisationen der Ennahda beteiligt. Nach der Wahl 2019 wurde er zum 
Parlamentspräsidenten gewählt und hatte dieses Amt bis zur Auflösung der Volksversammlung (gegen 
deren Willen) 2021 inne. Seit 2023 ist er erneut in Haft und wurde zu mehreren langjährigen 
Haftstrafen verurteilt, zuletzt im Juli 2025.  
122 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 38. 
123 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 37–39. 
124 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 50. 
125 Wenngleich in der Zwischenkriegszeit in einer ähnlichen Ausgangsposition wie Ägypten, entstanden 
islamistische Gruppen in Tunesien erst nach der Unabhängigkeit und unter dem Eindruck der 
Säkularisierung von oben und Zurückdrängung bestehender religiöser Strukturen durch Präsident 
Bourguiba. Siehe auch Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & 
Company, 2017. https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 11–52. 
126 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 6 sowie S. 37–38. 

https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://carnegieendowment.org/research/2010/11/opaque-and-messy-elections?lang=en
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/egypt-2011-2012-final-rpt.pdf
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/egypt-2011-2012-final-rpt.pdf
https://carnegieendowment.org/posts/2015/01/2012-egyptian-parliamentary-elections?lang=en
https://carnegieendowment.org/posts/2015/01/2012-egyptian-parliamentary-elections?lang=en
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1017/9781108902649
https://doi.org/10.1080/13510347.2013.801255
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001


 Dienst 6 – EU & Internationales 

33 

                                                                                                                                                   

 

127 Patel, David S. Ennahda: Before and After the Coup in Tunisia. A Conversation with Andrew F. March. 
8. Juli 2022. Abgerufen am 1. Juli 2025. https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-
conversations/cc-14.html. 
128 Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie Endowment for International 
Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025. 
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 3–4. 
129 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 43–45. 
130 Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie Endowment for International 
Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025. 
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 4–5. 
131 Dies resultierte aus der spezifischen politischen Landschaft Tunesiens, in welcher säkular-
demokratische Gruppen, die traditionell starke und gewerkschaftlich organisierte Arbeiterbewegung 
sowie religiöse Gruppen (gemeinsam) in Opposition zur autoritären Regierung unter Präsident 
Bourguiba standen. Siehe auch Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie 
Endowment for International Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025. 
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 4–5 sowie Patel, David S. Ennahda: Before and After the Coup in Tunisia. A 
Conversation with Andrew F. March. 8. Juli 2022. Abgerufen am 1. Juli 2025. 
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html. 
132 Merone, Fabio, Rory McCarthy. Explaining the Distinction between Religious and Political Activism in 
Islamism: Evidence from the Tunisian Case. In: Politics and Religion, 17, Nr. 2 (2024): S. 296–314. 
https://doi.org/10.1017/S1755048324000087.  
133 Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie Endowment for International 
Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025. 
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 4–5. 
134 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 53–66. 
135 Grewal, Sharan. Tunisia’s Foiled Coup of 1987: The November 8th Group. In: The Middle East Journal, 
74, Nr. 1 (2020): S. 53–71. https://doi.org/10.3751/74.1.13.  
136 Offenbar wurden die Putschpläne der Islamisten wenige Tage vor dem geplanten Termin 
aufgedeckt. Zu diesem Zeitpunkt scheint auch Premier Ben Ali davon Kenntnis erlangt zu haben, und 
der Zeitpunkt der Absetzung Bourguibas durch Ben Ali scheint durch den geplanten Putsch der 
Islamisten beeinflusst worden zu sein. Die kurze Zeitspanne legt nahe, dass die Planungen seitens Ben 
Alis abgeschlossen und somit bereits zu einem weit früheren Zeitpunkt begonnen worden waren. Siehe 
auch Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 66, sowie Grewal, Sharan. Tunisia’s Foiled 
Coup of 1987: The November 8th Group. In: The Middle East Journal, 74, Nr. 1 (2020): S. 53–71. 
https://doi.org/10.3751/74.1.13.  
137 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 66. 
138 Grewal, Sharan. Tunisia’s Foiled Coup of 1987: The November 8th Group. In: The Middle East Journal, 
74, Nr. 1 (2020): S. 53–71. https://doi.org/10.3751/74.1.13. 
139 International Foundation for Electoral Systems. 1989. Report on the First Tunisian Multiparty 
Legislative Elections. Abgerufen am 30. Juni 2025. 
https://www.ifes.org/sites/default/files/migrate/r01910_0.pdf.  
140 Inter-Parliamentary Union. Tunisia: Parliamentary Chamber: Majlis Al-Nuwab, Elections held in 1989. 
Abgerufen am 30. Juni 2025: http://archive.ipu.org/parline-e/reports/arc/2321_89.htm.  
141 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 69-72. 
142 Pereira, Juan. Tunisia. In: Elections in Africa: A Data Handbook, herausgegeben von Dieter Nohlen, 
Michael Krennerich, Bernhard Thibaut. S. 911–924. Oxford: Oxford University Press, 2003. 
https://doi.org/10.1093/0198296452.003.0051. S. 920. 
 

https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://doi.org/10.1017/S1755048324000087
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.3751/74.1.13
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.3751/74.1.13
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.3751/74.1.13
https://www.ifes.org/sites/default/files/migrate/r01910_0.pdf
http://archive.ipu.org/parline-e/reports/arc/2321_89.htm
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/0198296452.003.0051


 Dienst 6 – EU & Internationales 

34 

                                                                                                                                                   

 

143 Siehe auch Wolf, Anne. Ben Ali’s Tunisia: Power and Contention in an Authoritarian Regime. Oxford: 
Oxford University Press, 2023. https://doi.org/10.1080/00220388.2024.2323864. 
144 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 73-76 sowie S. 92-95. 
145 „The movement had been pushing it too much“ Übersetzung durch den Verfassser. Lotfi Zitoun im 
Gespräch mit Anne Wolf. Zitiert nach Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. 
London: Hurst & Company, 2017. https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 95. 
146 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 95. 
147 Patel, David S. Ennahda: Before and After the Coup in Tunisia. A Conversation with Andrew F. March. 
8. Juli 2022. Abgerufen am 1. Juli 2025. https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-
conversations/cc-14.html. 
148 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 98–101. 
149 Meddeb, Hamza. Ennahda’s Uneasy Exit From Political Islam. Carnegie Endowment for International 
Peace, 5. September 2019. Abgerufen am 20. Mai 2025. 
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-
islam?lang=en. S. 6. 
150 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 107. 
151 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 107–110 sowie S. 120–131. 
152 Maher, Nora. The Rise and Decline of Ennahda Party: Rethinking Tunisia’s Democratic Trajectory under 
Ennahda. In: Contemporary Arab Affairs, 17, Nr. 2 (2024): S. 215–34. 
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037. S. 218–220. 
153 The Carter Center. National Constituent Assembly Elections in Tunisia October 23, 2011: Final Report. 
Abgerufen am 11. April 2025. 
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/tunisia-final-
oct2011.pdf.  
154 Dennison, James, Jonas Draege. The Dynamics of Electoral Politics after the Arab Spring: Evidence from 
Tunisia. In: The Journal of North African Studies, 26, Nr. 4 (2021): S. 756–780. 
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1732216. S. 760. 
155 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 132–155. 
156 Dennison, James, Jonas Draege. The Dynamics of Electoral Politics after the Arab Spring: Evidence from 
Tunisia. In: The Journal of North African Studies, 26, Nr. 4 (2021): S. 756–780. 
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1732216. S. 760. 
157 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 131–134. 
158 Ähnliches war auch in islamistischen Parteien anderer Staaten zu beobachten. Beispielsweise in 
Jordanien. Siehe auch Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2020. https://doi.org/10.1017/9781108884778. 
159 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 154–164. 
160 Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 154–164. 
161 Maher, Nora. The Rise and Decline of Ennahda Party: Rethinking Tunisia’s Democratic Trajectory under 
Ennahda. In: Contemporary Arab Affairs, 17, Nr. 2 (2024): S. 215–234. 
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037. S. 220–221. 
162 „[the] only party that does not talk about religion is Ennahda“, übersetzt durch den Verfasser. 
Stimmungsbild in der tunesischen Bevölkerung, zitiert nach Wolf, Anne. Political Islam in Tunisia: The 
History of Ennahda. London: Hurst & Company, 2017. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001. S. 156. 
163 Salem, Maryam Ben. The Delegitimation of Political Parties in Democratic Tunisia. In: Routledge 
Handbook on Political Parties in the Middle East and North Africa, herausgegeben von Francesco 
Cavatorta, Lise Storm, Valeria Resta. S. 165–178. London: Routledge, 2021. 
https://doi.org/10.4324/9780429269219-16. S. 165–166. 

https://doi.org/10.1080/00220388.2024.2323864
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://www.brandeis.edu/crown/publications/crown-conversations/cc-14.html
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://carnegieendowment.org/research/2019/09/ennahdas-uneasy-exit-from-political-islam?lang=en
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/tunisia-final-oct2011.pdf
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/tunisia-final-oct2011.pdf
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1732216
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1080/13629387.2020.1732216
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1017/9781108884778
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037
https://doi.org/10.1093/oso/9780190670757.001.0001
https://doi.org/10.4324/9780429269219-16


 Dienst 6 – EU & Internationales 

35 

                                                                                                                                                   

 

164 Maher, Nora. The Rise and Decline of Ennahda Party: Rethinking Tunisia’s Democratic Trajectory under 
Ennahda. In: Contemporary Arab Affairs, 17, Nr. 2 (2024): S. 215–234. 
https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037. S. 223–224. 
165 Werenfels, Isabelle. Die Zeit drängt: Der tunesische Präsident konsolidiert seine autoritäre Herrschaft. 
SWP-Aktuell, Nr. 35 (2022). https://doi.org/10.18449/2022A35v02.  
166 Cimini, Giulia. Tunisia: Where Has Ennahda gone? Italian Institute for International Political Studies, 
10. März 2025. Abgerufen am 15. September 2025. https://www.ispionline.it/en/publication/tunisia-
where-has-ennahda-gone-203316. 
167 Ḥarakat al-muqawama al-islamiya, deutsch: islamische Widerstandsbewegung. Das Akronym Hamas 
bedeutet seinerseits übersetzt (Glaubens-)Eifer. 
168 Die Bezeichnung Palästina bezieht sich hier auf das Gebiet des Völkerbundmandats für Palästina in 
den Grenzen nach der Abtrennung der Gebiete östlich des Jordan. Bis 1948 durch Großbritannien 
verwaltet umfasst dieses historische Gebiet heute neben dem Westjordanland und dem Gazastreifen 
auch das Staatsgebiet Israels. 
169 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 194–196. 
170 Seidensticker, Tilman. Islamismus: Geschichte, Vordenker, Organisationen. München: C. H. Beck, 2016. 
S. 45–47. 
171 Krämer, Gudrun. Der Architekt des Islamismus: Hasan Al-Banna und die Muslimbrüder. München: C. H. 
Beck, 2022. https://doi.org/10.17104/9783406781797. S. 186–190. 
172 Cohen, Amnon. Political Parties in the West Bank under the Jordanian Regime, 1949–1967. Ithaca and 
London: Cornell University Press, 1982. S. 144. Zitiert nach Shadid, Mohammed K. The Muslim 
Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658–
682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 659. 
173 Die palästinensische Muslimbruderschaft auf dem Gebiet des Staates Israels, welche in diesem 
Dossier nicht behandelt wird, teilt die Geschichte der palästinensischen Muslimbruderschaft vor 1949. 
Für ihre weitere Entwicklung, insbesondere auch die später entstandene Organisation Islamische 
Bewegung in Israel, siehe auch Rosmer, Tilde. The Islamic Movement in Israel. New York: University of 
Texas Press, 2022. https://doi.org/10.7560/323540. 
174 Shadid, Mohammed K. The Muslim Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World 
Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658–682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 660 und 
S. 664–665. 
175 Dies gilt für die Periode bis zum Ende der jordanischen Kontrolle über das Westjordanland 1967 
und für Jordanien noch über mehrere Jahrzehnte hinaus. Für die Geschichte der Muslimbruderschaft in 
Jordanien siehe auch Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2020. https://doi.org/10.1017/9781108884778. Für die jüngsten Entwicklungen bis 
zum Verbot 2025 siehe Quilliam, Neil. Jordan’s ban on the Muslim Brotherhood is no surprise but comes 
against a dangerous backdrop. chathamhouse.org. 5. Juni 2025. Abgerufen am 30. Juni 2025. 
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-
against-dangerous-backdrop.  
176 Shadid, Mohammed K. The Muslim Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World 
Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658–682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 660–661. 
177 Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge University Press, 2020. 
https://doi.org/10.1017/9781108884778. S. 237. 
178 Die Autorität des jordanischen Königshauses war und ist auch religiös begründet. Die 
haschemitische Dynastie, deren Oberhaupt heute der jordanische König ist, führt ihre Abstammung auf 
den Propheten zurück und war über Jahrhunderte Hüterin der heiligen Stätten des Islam. In dieser Rolle 
ist sie erst im frühen 20. Jahrhundert von der heutigen saudi-arabischen Dynastie der al-Saud 
gewaltsam abgelöst und vertrieben worden. Die Muslimbruderschaft in Jordanien erkannte die religiöse 
Autorität des jordanischen Königs über den größten Teil ihres Bestehens an. Der Bruch erfolgte mit 
dem Friedensschluss Jordaniens mit Israel 1994. Siehe auch Ronen, Yitzhak. The Question of the 
Legitimacy of the Hashemite Regime in Jordan: The Islamic Radical Organizations, the Western Territories 
and Israel. In: Oriente Moderno, 100, Nr. 1 (2020): S. 75–92. https://doi.org/10.1163/22138617-
12340228. 
179 Wagemakers, Joas. The Muslim Brotherhood in Jordan. Cambridge: Cambridge University Press, 2020. 
https://doi.org/10.1017/9781108884778. S. 237. 
 

https://doi.org/10.1163/17550920-bja00037
https://doi.org/10.18449/2022A35v02
https://www.ispionline.it/en/publication/tunisia-where-has-ennahda-gone-203316
https://www.ispionline.it/en/publication/tunisia-where-has-ennahda-gone-203316
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.17104/9783406781797
https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://doi.org/10.7560/323540
https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://doi.org/10.1017/9781108884778
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-against-dangerous-backdrop
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-against-dangerous-backdrop
https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://doi.org/10.1017/9781108884778
https://doi.org/10.1163/22138617-12340228
https://doi.org/10.1163/22138617-12340228
https://doi.org/10.1017/9781108884778


 Dienst 6 – EU & Internationales 

36 

                                                                                                                                                   

 

180 Shadid, Mohammed K. The Muslim Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World 
Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658–682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 661–662. 
181 Die ab den 1980er-Jahren einsetzende Politisierung der Muslimbruderschaft, die regionale Dynamik 
außerhalb Jordaniens, der Friedensschluss Jordaniens mit Israel und nicht zuletzt die Entstehung der 
Hamas in Gaza führten zu einer Verschlechterung dieses Verhältnisses. Siehe auch Quilliam, Neil. 
Jordan’s ban on the Muslim Brotherhood is no surprise but comes against a dangerous backdrop. 
chathamhouse.org. 5. Juni 2025. Abgerufen am 30. Juni 2025. 
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-
against-dangerous-backdrop.  
182 Shadid, Mohammed K. The Muslim Brotherhood Movement in the West Bank and Gaza. In: Third World 
Quarterly, 10, Nr. 2 (1988): S. 658–682. https://doi.org/10.1080/01436598808420076. S. 660. 
183 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft über Gaza, Krieg gegen Israel. München: C. H. Beck, 2024. 
S. 20. 
184 Wentker, Sibylle: Die palästinensische HAMAS. In: Islam, Islamismus und islamischer Extremismus: eine 
Einführung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 115–128. Wien: BMLV, 
Landesverteidigungsakademie (LVAk), Institut für Friedenssicherung und Konfliktmanagement (IFK), 
2008. Abgerufen am 15. Mai 2025. 
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_8_hamas.pdf. S. 118. 
185 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft über Gaza, Krieg gegen Israel. München: C. H. Beck, 2024. 
S. 20. 
186 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge 
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 54. 
187 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft über Gaza, Krieg gegen Israel. München: C. H. Beck, 2024. 
S. 20–21. 
188 Wentker, Sibylle: Die palästinensische HAMAS. In: Islam, Islamismus und islamischer Extremismus: eine 
Einführung, herausgegeben von Feichtinger, Walter, Sibylle Wentker, S. 115–128. Wien: BMLV, 
Landesverteidigungsakademie (LVAk), Institut für Friedenssicherung und Konfliktmanagement (IFK), 
2008. Abgerufen am 15. Mai 2025. 
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_8_hamas.pdf. S. 118. 
189 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge 
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 59–61. 
190 Filiu, Jean-Pierre. The Origins of Hamas: Militant Legacy or Israeli Tool? In: Journal of Palestine Studies, 
41, Nr. 3 (2012): S. 54–70. https://doi.org/10.1525/jps.2012.xli.3.54. 
191 „Jihad movement of the Brotherhood with a Palestinian face“, Übersetzung durch den Verfasser, 
zitiert nach Bartal, Shaul. Ḥamās: The Islamic Resistance Movement. In: Handbook of Islamic Sects and 
Movements, herausgegeben von Muhammad Afzal Upal und Carole M. Cusack, S. 379–401. Leiden: Brill, 
2021. https://doi.org/10.1163/9789004435544_021. 
192 Hinzu kommt weiters plumper Antisemitismus, der sich in der Rhetorik der Hamas zeigt und bereits 
in der 1988 veröffentlichten Hamas-Charta deutlich wird. Die Hamas bedient sich darin nicht zuletzt 
auch an bereits bestehenden antisemitischen Verschwörungserzählungen und Stereotypen. 
Exemplarisch genannt seien hier die in der Hamas-Charta mehrmals angeführten sogenannten 
Protokolle der Weisen von Zion, ein fiktionales, im frühen 20 Jahrhundert, vermutlich im zaristischen 
Russland, verfasstes infames antisemitisches Pamphlet. Zur Hamas-Charta siehe auch Croitoru, Joseph. 
Die Hamas: Herrschaft über Gaza, Krieg gegen Israel. München: C. H. Beck, 2024. S. 24–34.  
193 Bartal, Shaul. Ḥamās: The Islamic Resistance Movement. In: Handbook of Islamic Sects and Movements, 
herausgegeben von Muhammad Afzal Upal und Carole M. Cusack, S. 379–401. Leiden: Brill, 2021. 
https://doi.org/10.1163/9789004435544_021. S. 381–391. 
194 Abu-Amr, Ziad. Hamas: A Historical and Political Background. In: Journal of Palestine Studies, 22, Nr. 4 
(1993). S. 5–19. https://doi.org/10.2307/2538077. S. 5. 
195 Legrain, Jean François. Hamas as a Ruling Party. In: Islamist Politics in the Middle East: Movements and 
Change, herausgegeben von Samer Shehata, S. 183–204. London: Routledge, 2012. S. 189–195. 
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13. S. 189–195. 
196 Legrain, Jean François. Hamas as a Ruling Party. In: Islamist Politics in the Middle East: Movements and 
Change, herausgegeben von Samer Shehata, S. 183–204. London: Routledge, 2012. S. 189–195. 
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13. S. 196.  
 
 

https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-against-dangerous-backdrop
https://www.chathamhouse.org/2025/05/jordans-ban-muslim-brotherhood-no-surprise-comes-against-dangerous-backdrop
https://doi.org/10.1080/01436598808420076
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_8_hamas.pdf
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://www.bmlv.gv.at/pdf_pool/publikationen/12_iie_8_hamas.pdf
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.1525/jps.2012.xli.3.54
https://doi.org/10.1163/9789004435544_021
https://doi.org/10.1163/9789004435544_021
https://doi.org/10.2307/2538077
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13


 Dienst 6 – EU & Internationales 

37 

                                                                                                                                                   

197 1979 kann als Beginn einer Hochphase des Islamismus festgemacht werden. Siehe auch Bozarslan, 
Hamit. Revisiting the Middle East’s 1979. In: Economy and Society, 41, Nr. 4, (2012): S. 558–567. 
https://doi.org/10.1080/03085147.2012.718635. 
198 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge 
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 4–5. 
199 In ihrer Charta von 1988 definiert die Hamas Palästina in den Grenzen des Völkerbundmandats, also 
das Gebiet zwischen dem Fluss Jordan und dem Mittelmeer. Siehe auch Croitoru, Joseph. Die Hamas: 
Herrschaft über Gaza, Krieg gegen Israel. München: C. H. Beck, 2024. S. 24–26. 
200 Zwar wurde religiöse Symbolik von Anbeginn des Konfliktes benutzt, auch um Breite Teile der 
Bevölkerung zu mobilisieren, er blieb jedoch vor dem Aufstieg der Hamas in seiner Essenz ein 
nationalistischer Konflikt. Siehe auch Litvak, Meir. The Islamization of the Palestinian-Israeli Conflict: The 
Case of Hamas. In: Middle Eastern Studies, 34, Nr. 1 (1998): S. 148–163. 
https://doi.org/10.1080/00263209808701214. S. 148–149. 
201 Litvak, Meir. The Islamization of the Palestinian-Israeli Conflict: The Case of Hamas. In: Middle Eastern 
Studies, 34, Nr. 1 (1998): S. 148–163. https://doi.org/10.1080/00263209808701214. S. 152. 
202 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft über Gaza, Krieg gegen Israel. München: C. H. Beck, 2024. 
S. 39–64. 
203 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge 
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 61. 
204 Legrain, Jean François. Hamas as a Ruling Party. In: Islamist Politics in the Middle East: Movements and 
Change, herausgegeben von Samer Shehata, S. 183–204. London: Routledge, 2012. S. 189–195. 
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13. S. 194–195. 
205 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge 
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 61. 
206 Kear, Martin. Coping with Occupation: Hamas and Governing Gaza. In: Routledge Handbook on Political 
Parties in the Middle East and North Africa, herausgegeben von Francesco Cavatorta, Lise Storm, Valeria 
Resta, S. 150–161. London: Routledge, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429269219-14. 
S. 151-152. 
207 Jassir Arafat hatte die Abhaltung der Kommunalwahlen immer wieder ausgesetzt. Siehe auch 
Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft über Gaza, Krieg gegen Israel. München: C. H. Beck, 2024. S. 77. 
208 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine: Hamas-Fatah Struggle for Power. London: Routledge 
India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 110. 
209 European Council on Foreign Relations. Mapping Palestinian Politics: Legislative Elections 2006. 
Abgerufen am 30. Juni 2025. https://ecfr.eu/special/mapping_palestinian_politics/legislative-elections-
2006/.  
210 The Carter Center. National Democratic Institute Final Report on the Palestinian Legislative Council 
Elections January 25, 2006. Abgerufen am 30. Juni 2025. 
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/palestine20
06-ndi-final.pdf. 
211 Legrain, Jean François. Hamas as a Ruling Party. In: Islamist Politics in the Middle East: Movements and 
Change, herausgegeben von Samer Shehata, S. 183–204. London: Routledge, 2012. S. 189–195. 
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13. S. 191–193. 
212 Singh, Subhash. The Second Partition of Palestine : Hamas-Fatah Struggle for Power. London: 
Routledge India, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429351723-4. S. 131-143. 
213 Kear, Martin. Coping with Occupation: Hamas and Governing Gaza. In: Routledge Handbook on Political 
Parties in the Middle East and North Africa, herausgegeben von Francesco Cavatorta, Lise Storm, Valeria 
Resta, S. 150–161. London: Routledge, 2021. https://doi.org/10.4324/9780429269219-14. 
S. 151-154. 
214 Croitoru, Joseph. Die Hamas: Herrschaft über Gaza, Krieg gegen Israel. München: C. H. Beck, 2024. 
S. 95–111. 

https://doi.org/10.1080/03085147.2012.718635
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.1080/00263209808701214
https://doi.org/10.1080/00263209808701214
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.4324/9780429269219-14
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://ecfr.eu/special/mapping_palestinian_politics/legislative-elections-2006/
https://ecfr.eu/special/mapping_palestinian_politics/legislative-elections-2006/
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/palestine2006-ndi-final.pdf
https://www.cartercenter.org/resources/pdfs/news/peace_publications/election_reports/palestine2006-ndi-final.pdf
https://doi.org/10.4324/9780203126318-13
https://doi.org/10.4324/9780429351723-4
https://doi.org/10.4324/9780429269219-14

	Einleitung
	Was ist Islamismus?
	Vorläufer

	Historischer Abriss
	Die Entstehung
	Die Ideologie des Hassan al-Banna
	Die Entwicklung
	Die Radikalisierung

	Diversifizierung – Unterschiedliche Ausprägungen der Muslimbruderschaft
	Die Muslimbruderschaft in Ägypten
	Die Ennahda in Tunesien
	Die Hamas in Palästina
	Conclusio


